

#### ОРГАНЪ РУССКОЙ РЕЛИГІОЗНОЙ МЫСЛИ

подъ редакціей Н. А. БЕРДЯЕВА, при участіи Б. П. ВЫШЕСЛАВЦЕВА и Г. Г. КУЛЬМАНА

Въ семнадцати книжкахъ «Пути» были напечатаны статьи слюдующихъ авторовъ: Н. Н. Алексъева, П. Ф. Андерсона, Н. С. Арсеньева, П. Аршанео (Франція), С. С. Безобразова, Е. Беленсонъ, Н. А. Бердяева, Н. Бубнова, прот. С. Булганова, Р. Вальтера, Б. П. Вышеславцева, М. Георгіевсккаго, Н. Н. Глубоновскаго, Л. А. Зандера, В. В. Эвньковскаго, отца А. Ельчакинова, П. К. Иванова, Ю. Иваска, В. Н. Ильина, А. Карпова, Л. П. Карсавина. А. Карташева, Н. А. Клепинина, С. Кавертца, (Америка), Л. Козповскаго (†) (Польща), Г. Г. Кульмана, Т. Ц. Ку (Китай), М. Курпюмова, И. Лаговскаго, Ф. Либа (Базель)), Н. О. Лосскаго, Ж. Маритена (Франція), П. И. Новгородцева (†), прот. Налимова (†), С. Олларда (Англія), А. Погодина, А. М. Ремизова, Д. Ременко, Ю. Сазоновой, Е. Скобцовой, В. Сперанскаго, И. Стратонова, В. Сеземана, П. Тиллиха (Германія), Н. Тимашева, С. Тройцкаго, кк. Г. Н. Трубецкого, Н. Ө. Өедорова (†), Г. П. Федотова, Г. В. Флоровскаго, С. Л. Франка, прот. С. Четверикова, В. Эккерсдорфа, Г. Эренберга (Германія), діак. Г. Цебрикова, кн. Д. Шаховского (Геромонаха Голниа).

— Адресь редакціи и конторы: ——
10, BD. MONTPARNASSE, PARIS (XV).

Цтьна 18-го номера: долл. 0,60.

Подписная цёна — въ годъ долл. 2,25 (6 книгъ). Подписка принимается въ конторъ журнала.

Nº 18.

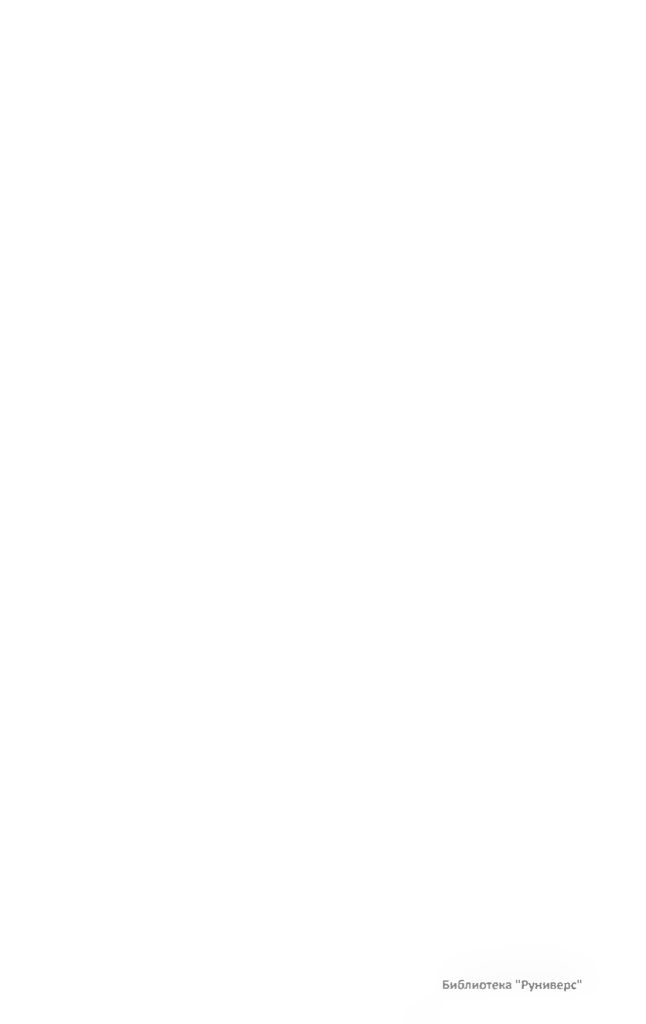
#### СЕНТЯБРЬ 1929

N 18.

#### оглавленіе:

|    |                                                                    | тр.      |
|----|--------------------------------------------------------------------|----------|
| 1. | $H. \Phi. \Phi e \partial o poss (†).$ — Изъ посмертныхъ рукописей | тр.<br>3 |
| 2. | М. А. Георгіевскій. — Древне-христіанскій коммунизмъ.              | 25       |
| 3. | Дм. Ременко. — Репитіозное обоснованіе чуда                        | 54       |
|    | Протојерей Налимовъ. — Тезисы докладовъ о совре-                   |          |
|    | менкой покаянной дисциплинъ                                        | 79       |
| 5. | Н. Бердяевъ. — Прево жизки и прево познанія                        | 88       |
| 6. | Г. В. Флоровскій. — Противоржия оригенизма                         | 107      |
| 7. | Новыя книги: Н. Бердлевь. — Новая книга о Я. Беме.                 |          |
|    | В. Зъньковскій. — Widerbegegnung von Kirche und                    |          |
|    | Kulturin Deutschland. N. — Св. Павелъ Флоренскій.                  |          |
|    | Столиъ и утверждение истины. Берлинъ 1929 г.                       | 116      |
|    |                                                                    |          |

Gérant: Le Viconte Hotman de Vilillers,



# ИЗЪ ПОСМЕРТНЫХЪ РУКОПИСЕЙ Н. Ф. ФЕДОРОВА.

Августь и Августинъ, первый — творецъ града земного, а второй — града Божія.

«Римъ призналъ гражданами тѣхъ, кого побѣдилъ», т. е. Римъ далъ міру гражданство, а не родство. Римъ и Церковь обратилъ въ гражданское юридическое учрежденіе. Римъ, т. е. католицизмъ, раздвоилъ христіанство. Родство или братство сыновъ, объединеніе сыновъ въ любви къ отцамъ, католицизмъ удалилъ, вынесъ изъ міра, сдѣлавъ его трансцендентнымъ, непознаваемымъ, неосуществимымъ, подобно позитивизму, отрекшемуся отъ всего лучшаго. Поэтому вопросъ о небратствѣ есть вопросъ о самомъ существованіи католицизма. Римъ императорскій возстановилъ Иліонъ въ лицѣ Константинополя, Римъ же Папскій, который не считалъ грѣхомъ возбуждать сыновъ противь отцовъ, возсталъ противъ Константинополя.

Если Византизмъ нельзя отождествлять съ Эллинизмомъ и осуждать Византію, какъ дѣлаетъ историкъ Запада, за то, что она сохранила императорство, а не подчинилась западному узурпатору, то папство можетъ и даже должно быть отождествлено съ іудействомъ. Папа истинный преемникъ не Христа, конечно, и не апостола Петра, а Самуила, который избиралъ и низлагалъ царей.

Франки, которые въ лицѣ Карла, совершили

узурпацію, отказались отъ нея въ лицѣ Гуго Капета, когда императорство перешло къ Саксамъ. «Ни одинъ престолъ не представлялся ему выше сго собственнаго, кромѣ, пожалуй, того трона, который занимаетъ Императоръ Константинопольскій.»

Для православной церкви, неимѣющей свѣтской власти, всякое выраженіе терпимости будеть лишь словомъ, а не дѣломъ, тогда какъ выраженіе нетерпимости будетъ свидѣтельствовать о неравнодушіи, въ чемъ обыкновенно православную церковь и обвиняютъ. Слово «Вѣротсрпимость» заключастъ въ ссбѣ два несовмѣстимыхъ понятія, ибо гдѣ ссть вѣра, тамъ нѣтъ терпимости, а гдѣ есть терпимость тамъ нѣтъ вѣры. (Тоже приблизтельно, что въ послѣднемъ абзацѣ, выражено и на 490 стр. 1-го т. «Фил. Общ. Дѣла.»)

\*\*\*

Если бы вѣдомство, завѣдующее доходами, принимало во вниманіе и причины войнъ, если бы отказалось отъ покровительства городской промышленности, то ей нужно было рѣшить вопросъ о ввозѣ иностранныхъ товаровъ. Если бы оно прибѣгло къ запретительному тарифу, то вызвало бы контрабанду, а уничтоживъ его, допустило бы привозъ городскихъ товаровъ, за которые расплачивалисьбыземледѣльческими продуктами и соблазны собственнаго производства замѣнило бы соблазнами иностранной работы. Очевидно, что съ этой стороны вопросъ о причинахъ войнъ и устраненіе ихъ есть дѣло международное, вопросъ вселенскаго собора. Вообще вселенскій соборъ составляетъ необходимость для устраненія противорѣчій между сельскою воинскою повинностью, или защитою отъ слѣпыхъ, нечувствующихъ силъ, и городскою, требующею войны между людьми. Городская воин-

ская повинность находится въ полномъ противоръчіи съ самимъ городомъ, съ промышленностью, съ распредъленіемъ путей ссобщенія. Дъйствительно всеобщая воинская повипность можетъ быть въ защит в чувствующихъ, способныхъ къ страданію существъ, отъ безчувственной силы природы. Городская военная повинность, хотя и называется всеобщею, на дълъ далека отъ всеобщности, и не потому, что допускаетъ изъятія, а потому, что гражданское и духовное не только ничего общаго съ нею не имъютъ, а даже прямо противоположны ей, и притомъ гражданское болъс противоположно, чѣмъ духовнос. Промышленность, торговля, составляя главную причину войнъ, признаютъ для свосго благосостоянія необходимымъ наибольшее ограниченіе военной повінности, потому что въ ихъ усиленіи находятся и средства для веденія войнъ. Но въ средствахъ этихъ не было бы нужды, если бы не было войнъ, которыя они же, городская промышленность и торговля, и возбуждають, которыя для блага городской промышленности и торговли и ведутся. Наука и искусство, находясь възависимости отъ промышленности и торговли, относятся большею частью враждебно къ военной повинности. Но стоило бы только восиной повинности быть не уже въ теоріи, чёмъ она на практикв (войска призываются на помощь во время пожаровъ, наводненій и другихъ народныхъ бъдствій), а шире, и тогда она могла бы примириться съ религіею, наукою и искусствомъ, могла бы она примириться и съ промышленностью, если бы сія послѣдняя ограничила свои притязанія зимнимъ промысломъ въ селахъ. Тогда военная повинность примирилась бы и съ наукою и искусствомъ, также воинственными, и вмъстъ съ ними трудилась бы къ устраненію войнъ, такъ какъ войска паиболѣе ваинтересованы въ этомъ устраненіп. Много говорено было о войскѣ, содержимомъ на

счетъ питейнаго сбора; по если пьянство есть необходимая принадлежность промышленныхъ городовъ, если оно развивается пропорціонально съ промышленностью, то и покровительство промышленности есть покровительство кабакамъ, доходы отъ фабричной промышленности суть доходы съ источниковъ производства пьянства.

\*\*\*

Я ужс Вамъ писалъ, что статья, въ которой говорится о школахъ-храмахъ, нс будетъ напечатана, хотя редакція поступила хужс, чёмъ я написалъ: но я и не утверждалъ, чтобы ничего не могло быть хуже того, что я предполагалъ. Въ настоящее врсмя самое слово «Школа-храмъ», вѣроятно, стало уже цензурнымъ преступленісмъ. Учрежденіемъ въ Государственномъ Совѣтѣ Департамента Народнаго Просвъщенія, Промышленности и торговли школа нсразрывными узами сосдинсна съ развитісмъ торговли и промышленности. Тому жс содѣйствуетъ и работа Министерства Финансовъ, а широкой постановкѣ художественно-промышленнаго образованія, объ устройствѣ Художсственно-промышленнаго Музея. И все это въ вымирающей отъ голода странѣ.

Конечно, въ то время, когда горсть набожныхъ земледѣльцевъ\*) побивастъ колосса промышленности, мы поспѣтили создать упрежденіе.

Конечно, въ то время, когда горсть набожныхъ земледъльцевъ\*) побивастъ колосса промышленности, мы поспъшили создать учрежденіе, которое уподобить пасъ наконецъ, сколь можетъ Англіи. Прозктъ Школъ-выставокъ какъ бы созданъ для этого новаго учрежденія. Понятно, что это прямой и кратчайшій путь къ обсзсилснію всякаго государства. На выставкъ будетъ показано и усовершенствованное оружіс, которымъ кочевые и земледъльческіе народы будуть бить промышленные, культурные, на свою погибель изобрътсиное ими.

<sup>\*)</sup> говорится, очевидно, о Бурахъ.

#### Неневитяне \*) и Русскіе. Два способа покаянія.

Народъ, созидавшій обыденные храмы, превзошель въ самоосумсдении и раскаянии Ниневитянъ, превзошель, можно сказать, какъ новый завътъ превосходить ветхій. Не пость только трехдневный всеобязательный налагаль на себя русскій народъ, онъ выразилъ свое покаяніе въ однодневномъ или даже, можетъ быть, върнъе будетъ сказать въ трехдневномъ храмостроительствъ, равнымъ пребыванію Христа въ адѣ и Іонны во чревъ китовомъ. Если русскіе, строя обыденные храмы, не видъли въ этомъ подобія Христу, то тъмъ не мснъс, оно, это уподобленіе, было. И, если на стънъ, отдъляющей храмъ наученія, оглашенія, отъ храма искупленія или воскресенія, изобразимъ на одной сторонъ страшный судъ и адъ, а на другой покаяніе Ниневитянъ и воскрессніе Христа въ видъ схожденія во адъ, это и будетъ картина ада-разрушснія и рая-созиданія или предначертаніе обращеніе темной, безсознательной силы въ свѣтлую. Таковые то храмы и должны бы быть созданы во всей Россіи къюбилею открытія мощей преподобнаго Сергія 5-го іюля 1822 года.

А что значить слово: «Другого знамснія не будеть Вамь дано, кромь чуда пророка Іоны...» «Ниневитяне покаялись, а здѣ большс Іоны» (Мат. XII, 39-41, XVI, 4 Луки, XI, 29-32)...

Въ изображеніи на одной сторонѣ страшнаго суда, а на другой покаянія Ниневитянъ и воскресенія, какъ разрушенія ада, — не будетъ ли такое изображеніе явнымъ указаніемъ на условность пророчествъ о кончинѣ міра на то, что пророчество это лишь угроза, которая должна привести къ раскаянію.

<sup>\*)</sup> Ассуръ былъ недръ на Ливанъ.... и не одно дерево въ саду Божьемъ не равнялось съ нимъ красотою своею. (Ісэекииль).

Получилъ Ваше письмо съ двумя листами статьи «О храмахъ обыденныхъ.» Въ дополнение сказаннаго въ предыдущихъ письмахъ по этому предмету, могу прибавить еще слъдующес. Въ одномъ изъ этихъ писемъ Воскресеніе Христа названо (Іоан. II, 19) обыденнымъ сооруженіемъ имъ самимъ храма своего пречистаго тъла, а обыденное строеніе храма, воздвигаемаго безденемсно для безкровной жертвы (подобнаго, слъдовательно, очищенному отъ крови и денегъ храму Іерусалимскому. Іоан. II, 16) можно и должно назвать трехдневнымъ, при чемъ только и раскрывается глубокій, всехристіанскій смысль этихь обътныхь храмовъ. Храмъ будстъ трехдневнымъ, если постройка его, вызванная какими-либо бъдствіями, страданіями (моромъ) начата въ Пятокъ вечеромъ и, превративъ покой Субботы въ трудъ (подобно Сыну Человъческому исцълившему разслабленнаго и воскресившему Лазаря, въ день покоя)\*), оканчивалась съ освящениемъ въ полночь Воскресенія, или даже если освященіс псреходило и за полночь для избавленія отъ смерти, то есть воскресенія. Такого значенія, такого смысла самимъ днямъ строенія строители обыдсиных храмовъ не придавали, хотя такос значение и смыслъ въ нихъ заключается, то есть строеніс обыденныхъ храмовъ заключасть въ себъ всю сущность христіанства: страждущій, умирающій родъ человіческій, трудомъ совонупнымъ достигаетъ святости, безсмертія, исполняя волю Божественную.

Недавно Янжулъ читалъ лекцію по вопросу о томъ — «На что нужны милліоны...» и при этомъ

<sup>\*)</sup> А въ исцъленіи слъпого, осудившему тъхъ, которые дъло исцъленія замъняють разсужденіями о томъ, кто согръшиль самъ слъпой или его родители, разсужденія, позволительныя и въ день покоя.

указалъ на разрушающійся Румянцевскій Музей, какъ нуждающійся въ поддержкъ милліоперовъ. Но Музей 3 Рима, принимая подачки отъ милліонеровъ, этимъ еамымъ будетъ еанкціонировать жажду къ милліонамъ и санктифизировать милліонеровъ. Что хорошо для отживающаго учрежденія, дурно для недозръвшаго. Музей, желавшій поетроить въ одинъ день воекрееную школу-храмъ, посвященный образцу единодушія и еогласія Богу собиранія ве та во едино, построить трудомъ безденежнымъ, безплатнымъ, въ коемъ максимумъ трудового и минимумъ дарового, такой музей долженъ знать иной путь сущеетвованія. Музей долженъ быть произведсніемъ народа, а не милліонеровъ, какъ университетъ. Музей долженъ дать выешсе освященіе добровольности и супралегальности. Онъ долженъ приглашать ветхъ желающихъ хотя короткое время потрудиться безплатно, бсзвозмсздно; — Музей долженъ быть произведсніемъ евященнымъ, храмомъ предковъ, какъ Церковь -Храмомъ – Бога отцовъ.

(Эта замътка можстъбыть приложена къ етатьямъ о музсяхъ, объ Обыденныхъ Школъ-хремахъ, о двухъ учрежденіяхъ, отживающемъ и недозряяє

шемъ, о трудъ добровольномъ)

#### Изъ письма отъ 24 января, 1898 года.

Доброжелатель Музея С\*\*\*, предлагая поетроить, надо полагать, обыденную, воекрееную школуцерковь при Музев, имълъ конечно, намъреніе возвыенть его, т. е. Музей, въ глазахъ народа, возбудить къ нсму любовь, сдълать его священнымъ въ противоположноеть Университету, иекупая гръхи Университета, пользующагося у народа незавидною елавою. Универентетъ учрежденіе, такъ еказать, шляхетекое, оенованіе же Музея

(Румянцевскаго) совпадаетъ съ 1861 г., хотя народнымь названь онь быть еще не можеть, ибо Музей еще недозрѣвшсе учрежденіе, какъ Университеть — отживающее. Музей мѣсто поминовенія, а Университеть отрицаніе прошедшаго. Созидая Воскресную школу-храмь, Музей открываеть святую возможность и духовнымъ и свътскимъ замъ-нить сврейскую праздность и языческія оргіи трудомъ бсзплатиымъ, то есть даетъ высисс освящение добровольности и супролегальности. Приглашая къ созиданію обыденнаго храма, Музей хотълъ привлечь народъ, который отталкивалъ отъ ссбя Университетъ, желавшій просвятить его (т. е. народъ) мракомъ невърія. Для нашей интеллигенціи обыденные храмы ссть анахронизмъ, пережитокъ... но пока то, что для однихъ свътъ, для другихъ мракъ, до тъхъ поръ просвъщеніе невозможно, — просвътить и пока то стротовътить посвътить посвъ щеніс невозможно, пока не посл'єдуеть примиреніе духовнаго и свътскаго. Въ школахъ-храмахъ примиряется духовное съ свътскимъ. Въ воскрссной школъ-церкви — всс должно дълаться добровольно и супралегально, и такимъ образомъ эта школахрамъ давала бы возможность и духовнымъ и свътскимъ лицамъ освобождаться отъ ига закона юридическаго и экономическаго. т. е. потрудиться безвозмездно службою учебною или церковною. Воскресная школа-церковь имѣетъ цѣлью обратить воскресный досугь въ дъло, день воскресенія, — ставшій или еврейскою субботою (покоя) или ставши или евреискою субоотою (покон) или языческою оргіей «Татьяна — пьяна», — говорять объ университетскомъ праздникѣ), — въ трудъ объединенія всѣхъ сыновъ для дѣла отеческаго. Такой храмъ при всенаучномъ музеѣ достоенъ былъ бы сдѣлаться образцомъ для всѣхъ школъ-храмовъ и даже вызвать ихъ построеніе повсюду,также же какъ и Музей при такомъ храмѣ достоенъ стать образцомъ школъ-музеевъ также повсемъстно.

Изъ письма въ началѣ 1898 г., которое предшествовало письму отъ 24 февраля.

Помнится мнѣ, что на самомъ первомъ мѣстѣ рукописи «О Храмахъ обыденныхъ», тотчасъ послѣ вопросовъ Бѣлокурова и Слуцкаго сдѣлана была предварительная попытка опредѣлить различіе между строителями нашихъ малыхъ обыденныхъ храмовъ и строителями громадныхъ, многовѣковыхъ храмовъ Востока и Запада, чтобы показать племенныя различія этихъ двухъ половинъ зем-

ного шара.

Храмы Запада были даже болье, чымь многовыковые, ибо нъкоторые изъ нихъ не были достроены до самаго послъдняго времени. Недостроенные же были они не столько по громадности и трудности работы, сколько по недостатку единодушія и согласія, или же по отреченію отъ стремленія въ высь къ небу, по причинъ перехода отъ горнаго къ низменному, отъ подъема къ паденію, отъ средневъковаго къ новому, отъ католицизма къ протестантизму, отъ храмовъ къ «сараямъ богослуженія» по мъткому выражению одного писателя (Герцена), отъ романтизма, къ позитивизму, американизму\*). Но не временемъ лишь постройки и незначительною величиною наши церкви отличались отъ Западныхъ храмовъ. Наши малыя церкви были одушевлены пѣніемъ внутри и звономъ внѣ, который поднимался выше пиковъ готтическихъ храмовъ, голось и звонь которыхь не соответствоваль ихъ высотъ. Готтческие храмы — это колокольни, слабо оживленныя звономъ, нъмыя, или полунъмыя, звониицы. Колоссальные храмы Востока, несмотря на свою громадность и тщательную отдёлку, упо-

<sup>\*)</sup> На обыденныхъ «сараяхъ богослуженія» въ Америкъ, въ особенности можно видъть, какъ велико различіе между нашими обыденными храмами и ихъ скорыми постройками вызванными большими сборищами на проповъди прославившихся проповъдниковъ. Объ этомъ различіи было писано Вамъ въ прошломъ году.

требляли сравнительно менѣе времени для строе нія не потому, что на Востокѣ не было розни, а потому что недостатокъ внутренняго единодешія и согласія замѣнялся внѣшнею принудительною властью. Они не были храмами Тріединому Богу, не были выраженіемъ единодушія и согласія, а были храмами Бога воевъ, Іеговы и Аллаха, бога отшельниковъ — Будды и бога рожденія, разрушенія и временнаго возрожденія —Тримурти-Быть же хотя на короткое время на одинъ день подобіемъ Тріединаго являлось великимъ предзнаменованіемъ для строителсії обыденныхъ церквей. Если не было ни на Западѣ, на на Востокѣ ничего подобнаго нашимъ обыденнымъ церквамъ, то почему и не доставить тому и другому себѣ случай испытать, хотя на мигъ святость единства, а вкусивъ его подумать на крѣпко объ увѣковѣченіи единства и устраненіи розии.

Единство есть даже и теперь, несмотря на различіе между всёми этими храмами, а слёдовательно и ихъ строителями, т. е. народами и племенами, ибо всё строители — сыны умершихъ отцовъ, Послёдній вздохъ ихъ отцовъ, отлетёвшій въ высь, къ небу, указывалъ путь строителямъ готическихъ и подобныхъ имъ храмовъ. Храмы, славшіеся по землё, углублявшіеся въ землю, были хранителями праха отцовъ. Храмы же обыденные не улетали, какъ готическіе, отъ праха отеческаго, а пёніемъ и звономъ не отлучались отъ ихъ душъ...

Изъ письма писанного въ Воронежь отъ 15 ноября 1895 г.

P.S. Спросите также свяще ника Звѣрева, принималъ ли Воронежъ, — чтитель святаго новой Петровской Россіи, — какое нибудь участіе въюбилеѣ святаго древней Руси преподобнаго Сер-

гія... Въ въщемъ же снѣ иноземкѣ являются соединенными святые представители древней и новой Руси, какъ бы предрекая то время, когда не будетъ вражды между старымъ и новымъ, между старообрядцами и православными, между Западниками и, такъ называемыми, Славянофилами, самимъ Западомъ и всею Россією. Вспомнилъ ли кто объ этомъ снѣ въ годъ юбилея преподобнаго Сергія. — Очень сожалѣю, что не могъ сообщить лично Вамъ къ Воронежскому празднику 23 ноября о новомъ, если не чудѣ, то посмертномъ вліяніи преподобнаго Сергія и Святителя Митрофана въ чуждой, даже враждебной намъ Англіи.

преподобнаго Сергія и Святителя Митрофана въ чуждой, даже враждебной намъ Англіи.
Въ письмѣ митрополита Филарета къ Антонію намѣстнику Лавры говорится объ Англичанкѣ, чтительницѣ святыхъ православной церкви, которая видѣла во снѣ святыхъ Сергія и Митрофана. Это было въ то время, когда въ Англіи обнаружилось нѣкоторое стремленіе къ сближенію съ православной церковью. Англичанка сообщила о своемъ сновидѣніи одному англійскому пастору и возбудила въ немъ сильное желаніе ближе познакомиться съ русскою церковью. Объ этомъ то пасторѣ, не называя къ сожалѣнеію его имени, говоритъ митрополитъ въ письмѣ своему намѣстнику

митрополить въ письмѣ своему намѣстнику.

Сонъ этотъ, если смотрѣть на него, какъ на внушеніе свыше имѣетъ очень важное значеніе, ибо онъ убѣждаетъ насъ, что святые древней и новой Руси одинаково указываютъ на необходимость сближенія съ Англіей, на сближеніе, копечно, въ вѣрѣ живой, т. е. не въ мысли только, но и дѣлѣ, въ домѣ святомъ, ибо сближеніе съ Англіей было бы союзомъ не протывъ какого-либо народа, напримѣръ Германіи, а противъ всей земной силы, которая можетъ быть названа врагомъ лишь временнымъ, а другомъ вѣчнымъ. Союзъ этотъ можетъ быть уже формулированъ слѣдующимъ обра зомъ: Союзъ для борьбы на два фронта — сѣверный

(полярный холодъ) и южный (тропическая жара); атака центра кровли міра, пустынно холоднаго Па-мира, какъ завершеніе обходныхъ движеній не противъ уже Ислама\*), а противъ ига тропическаго зноя... Ополченіе противъ стихін, война съ ними не есть что-либо новое, на нее не обращали только вниманія, не дѣлали предметомъ изученія... Впрочемъ полковникъ Чистяковъ обѣщалъ напечатать въ военной газетъ приглашение къ военной интеллигенціи заняться исторіей участія войскъ въ дѣлѣ спасенія народа отъ естественныхъ бѣдствій, иллюстрировавъ это приглашение изумительнымъ подвигомъ военной команды, по собственному почину прикрывшей собою пороховой погребъ въ Оренбургв во время страшнаго пожара и твмъ спасши погребъ и окрестности отъ взрыва... желательно было бы, что бы эта замътка г. Чистякова не только бы обратила бы на себя вниманіе и вызвала изученіе войска о мирномъ дъйствіи войска въ прошедшемъ, но заставила бы подумать и о томъ, чѣмъ можеть и должно быть войско въ будущемъ. Какъ только получу номеръ Инвалида съ замъткой Чистякова поспъну выслать Вамъ. Спросите священника Звърева (но письма моего не читайте ему, особенно вторую половину) извъстно ли ему и вообще въ Воронежѣ вышеуказанное письмо митрополита Филарета отъ 22 октября 1838 года (о преподобномъ Сергіи и святомъ Митрофанѣ. Оно напечатано въ 1877 г. въ первой части писемъ Филарета къ Антонію стр. 297).

\*\*\*

Общежитіе, введенное пр. Сергіемъ было, какъ справедливо замѣчаетъ новѣйшій жизнеописатель преподобнаго, возстановленіемъ первоначальной

<sup>\*)</sup> См. стр. 183 и слъд. первый томъ Фил- Общ. Дъла «Обходъ позиціи магометань съ тыла» и проч.

христіанской общины, у которой, по выраженію книги «Дъяній апостольскихъ», было одно сердце и одна душа. Община же апостольскаго дъла была устроена по завъщанію самого Господа, просившаго у Отца Небеснаго въ молитвъ, закончившей послъднюю Его бесъду на землъ, чтобы Его ученики и послъдователи были въ такихъ же отношеніяхъ другъ къ другу, въ какихъ онъ самъ нахо-дится съ Отцомъ. «Да будетъ едино, якоже и Мы», — эта мысль составляеть основу догмата Пресвятой Троицы и заповъди общежитія, бывшей первоначально закономъ для всъхъ, а позднъе исполненіе этой запов'єди и требовалось отъ немногихъ, составившихъ особое, такъ сказать, сословіе, званіе. Въ этомъ ограниченіи нужно видѣть не улуч-шеніе, а ухудшеніе. — Таково небесное происхож-деніе общежитія или общиножитія, введеннаго въ Московскомъ государствъ пр. Сергіемъ служившаго, можно сказать, завершеніемъ поземельной общины великороссійскаго народа, для которой это общинножитіе и могло въ нъкоторыхъ отношеніяхъ служить образцомъ. Населеніе монастырей, основанныхъ пр. Сергіемъ, его учениками и послъдователями, выходило преимущественно изъ сельскаго общежитія и нужно признать, сельскую, поземельную великорусскую общину. Пр. Сергій началь съ единожитія, какъ и многіе изъ его послѣдователей. «Пребывшу ему въ пустынѣ единому единствовавшу или двѣ лѣтѣ...» Дѣйствительно нужно хотя нъкоторое время единому единствовати, чтобы надлежащимъ образомъ оцѣнить три или многоединствованіе. Только живущіе въміру, не испытавшіе одиночества, могутъ въ единствованіи видѣть желательное, идеальное существованіе. Сергій же съ братомъ, удалившись изъ міра, воздвигли храмъ Тріединому Богу, какъ бы показуя этимъ, что высшимъ состояніемъ они признаютъ не единожитіе, а житіе многихъ въ единствъ. Сергій, твердо выдержавъ искусъ единожитія, чего не выдержаль его брать, считаль однако единожитіе лишь временнымь. Невзрачная мѣстность, въ которой пр. Сергій основаль свою обитель, свидѣтельствуеть, что онъ одною жизнью хотѣль жить съ людьми, а не съ природою. Другъ Алексія, переписавшаго собственноручно Новый Завѣтъ, не могъ не имѣть во время своего единожитія Евангеліе, — книгу общественнаго служенія.. Для Сергія догмать Троицы не могъ быть безжизненнымъ, какъ для нашего времени.

### Обыденныя церкви и Преп. Сергій.

Обыдснные храмы, какъ памятникъ единодущія и согласія, обыденные храмы — какъ указатели могущества, которое можетъ быть дано объединеніемъ въ общемъ дѣлѣ, и о преп. Сергіи, имѣющемъ, — въ качествѣ чтителя, Св. Троицы, — какъ собразца единодушія и согласія, — всемірное значеніе.

Обыденный храмъ, храмъ въ одинъ день, въ одну ночь воздвигаемый, трудомъ безденежнымъ, многими, какъ единымъ человѣкомъ, — какъ бы яи былъ малъ такой храмъ, онъ есть чудо, которос можетъ творить только глубокое единодушіе и полное согласіе — чудо, отвергающее и циничное убѣжденіе нашего вѣка, что вѣра безъ денегъ мертва есть, и доказывающее, что въ глубинѣ души народной и, вообще людской, въ глубинѣ, которая вскрывается лишь въ годины великихъ общихъ бѣдствій, лежитъ неразрушимое единство, нераздѣленность и соціальныя и революціонныя бури, даже самыя сильныя, суть лишь поверхностныя явленія. — Въ этомъ же единодушіи, которое соединяя мяогихъ для одного дѣла, создало храмы въ одинъ день и заключается разгадка того, что такое

Россія, къ чему она способна, т. е. въ чемъ заключается ея самостоятельность, что ей нужно дѣлать. Въ минуты, — правда очень рѣдкія — согласнаго дѣйствія она исполняла заповѣдь Бога, которую еще не вполнѣ сознавала. — Открытіе, разрѣшеніе этой загадки, — вопроса — чъмъ мы должны быть, принадлежитъ по праву преп. Сергію — строителю храма нераздѣльной, несліянной Троицѣ, какъ образца единодушія и согласія животворящаго. Этотъ храмъ былъ и будетъ обличеніемъ раздора и указаніемъ на нашу цѣль, на нашу задачу, будетъ отвѣтомъ на нашъ вопросъ. Съ обрѣтеніемъ мощей пр. Сергія возжигается свѣтильникъ предъ храмомъ нераздѣльной Троицы, какъ передъ образомъ, который должна видѣть вся русская земля, чтобы почувствовать во всей силѣ грѣхъ усобицы и розни. Возърѣніе на этотъ образъ единодушія и согласія и спасло русскую землю отъ Шемякинской усобицы въ то самое время когда появились......

\*\*\*

«Благодареніе Богу, христолюбивое усердіе не перестаеть созидать алтари и храмы и на одной недълъ не одинъ алтарь освященъ и не одинъ еще готовится къ освященію» (изъ проповъди 18 сентября при освященіи).

Въ статъ Сергъя, скрывшаго свою фамилію подъ тремя соединенными, но не слившимися звъздами, какъ бы подъ символомъ Св. Троицы, слъдовало бы первый эпиграфъ сократить и оставить только конецъ, который доказывалъ бы, что Москва первой половины XIX въка была не ниже, по чувству по крайней мъръ, чъмъ Москва XV, XVI въковъ, когда строились обыденные храмы. От-

въть на это воззвание покажеть, способна ли Москва XIX въка предпочесть сознательно обычай древнихъ въковъ слъпой суевърной модъ нашего отрицательнаго въка.

«Во время внутренняго объединенія и освобож-денія отъ ига мусульманской орды» подымалъ (пр. Сергій), во 1-хъ не знамя только, но и хоругвь Св. Троицы, какъ бы говоря своимъ почитателямъ, что изъ-за почитанія его не слідуеть забывать чтимаго имъ Тріединаго Бога, во вторыхъ не событія только (объединеніе и освобожденіе) вызвали поклоненіе Св. Троицъ, а само поклоненіе хотъло быть подобіємъ неразд'єльной и несліянной Троицы, хотя и весьма далекимъ отъ чтимаго образа. Авторъ отвергаетъ не только живоначальную, но нераздѣльную и несліянную Троицу— какъ обра-вецъ, и полагаетъ, что только храмъ Сергія имѣетъ нужду въ пополненіи храмомъ Троицы, который представляетъ ръшение вопроса о соединении храма и музея. Согласно статьи Сергъя \*\*\*, Москва имъетъ три органа памяти по числу трехъ вели-кихъ духовныхъ дъятелей: но отдълять трехъ ве-ликихъ ея дъятелей (двигателей) объединенія, какъ и раздѣлять самую память, значитъ дѣйствовать не согласно съ ученіемъ Пресв. Троицы. Церковь соединила память первыхъ трехъ святителей, потомъ присоединила къ лику ихъ четвертаго, а теперь слѣдуетъ присоединить пятаго къ собору четырехъ Московскихъ чудотворцевъ, которые также были чтителями Тріединаго Бога, и день 5-го октября быль бы днемь памяти не четырехъ Московскихъ святителей, а пяти Московскихъ чудотворцевъ, служба же святителямъ могла быть замънена службою россійскимъ чудотворцамъ (Авторъ оскорбляетъ Москву, полагая, что не найдется достаточнаго усердія для безплатнаго построенія храма.)

Если не должно отдълять музеевъ отъ храмовъ,

то не слѣдуетъ и совершенно сливать ихъ. Конечно, не тѣ немногія рукописи и старопечатныя книги, которыя находятся при Успенскомъ соборѣ и Чудовомъ монастырѣ ( и которые слѣдовало бы передать въ общій Музей, соединеніе коего со всѣми другими Музеями, не исключая патріаршей ризницы и Синодальной библіотеки, составляетъ настоятельную необходимость) называетъ авторъ Музеемъ, а самые соборъ и монастырь. Но не отличая ихъ въ нынѣшнемъ состояніи отъ музеевъ, уничтожаютъ науку и подлинный Музей такъ же, какъ если бы Музей въ его отдѣльности отъ храма назвали храмомъ, то уничтожили бы вѣру и сузили знаніе и дѣло. Вопросъ о соединеніи свѣтскаго и духовнаго, знанія и вѣры, Музея и храма, въ высшей степени трудный вопросъ, но который стоитъ на очереди.

Въ §4-мъ говорится, что «для храма нужны только стѣны, а древнія иконы, священныя сосуды, книги нашлись бы въ хранилищѣ Музея.» Но тутъ забывается, что къ Евангелію, лежащему на престолѣ, къ сосудамъ, стоящимъ на жертвенникѣ, прикасаться не могутъ свѣтскія руки. — Первый параграфъ съ недостаточною ясностью высказываетъ вопросъ о томъ, — способна ли Москва, освящавшая не одинъ храмъ на одной недѣлѣ во время холеры въ тридцатыхъ годахъ XIX столѣтія, будетъ ли способна Москва въ концѣ !XIX столѣтія построить храмъ, имѣющій и рслигіозное и научное значеніе. §2 й дѣлаетъ три капитальныя ошибки: раздѣляетъ органы памяти Москвы, отдѣляетъ и трехъ ея объединителей, лишаетъ догмагъ Троицы, не только прославлять Св. Троицу, уже Греческая церковь со времени Фотія (строителя монастыря Троицы на островѣ Халки) стала назначать нѣкоторые дни для преимущественнаго прославленія Троицы. Восемь каноновъ Св. Троицѣ, написанные Митрофаномъ. приверженцемъ

Троицы, и назначенные для воскресныхъ полунощницъ, а Маркомъ Гудрунтскимъ — молитва Св. Троицѣ для тѣхъ же воскресныхъ полунощницъ, были началомъ обращенія воскресныхъ дней въ особые преимущсственные праздники Св. Троицы. Это ис значитъ, конечно, шесть дней быть язычникомъ, а седьмой христіаниномъ, или шесть дней быть въ розни и притъснении другихъ, а седьмой проводить въ бездълін, день седьмой, день просвъпроводить въ оездълш, день седьмой, день просвъщенія, назначенъ для осмысленія первыхъ шести, для обращенія дѣлъ своихъ въ одно дъло общее—воскрешеніе. Обращеніе воскресныхъ дней въ праздники Св. Троицы есть вмѣстѣ и обращеніе обыденныхъ храмовъ Св. Троицы въ храмы Троицы —воскрешенія, ибо объединеніе бсзъ сліянія есть необходимое условіе воскрешенія, какъ оно же есть основа живоначалія. Обращеніе 365-6 дневнять праздиния наго праздника въ пятьдесятъ два недѣльныхъ, въ дни общихъ собраній давало большую силу проявленію религіозности. Соединеніе праздновапроявленю религозности. Соединенте празднова-нія Св. Троицы съ воскрессніемъ было соединен-ніемъ догмата съ заповѣдью, вѣры съ дѣломъ, оживленіемъ вѣры и освященіемъ (морализація) дѣла. И изъ этихъ 52 праздниковъ «Троицы-Вос-кресснія» два воскресенія, первое и послѣднее пятидесятницы, станутъ длями уже наибольшаго, пятидесятницы, станутъ длями уже наибольшаго, самаго высшаго проявленія религіозности, върности или любви и упованія. Первое изъ этихъ воскресеній — Свътлое Воскресеніе — Пасха, а второе воскресеніе — Пятидесятницы, называемое Троицею, и это послъднее есть праздникъ Троицы мессіонерской, Троицы объединенія, а первое — Троицы отеческаго дъла, дъла воскречненія. шенія. Пасха, им'вя предметомъ отцовъ, есть д'вло сыповъ, въ которомъ выражается и любы Бога Отца, и благодать Господа Інсуса Христа и причастіе Св. Духа и останется она (пасха) вънцомъ праздниковъ. Также можетъ быть опредълена и

литургія — какъ дѣло сыновъ, имѣющее предметомъ отцовъ и служащее выраженіемъ любы Бога благодати Сына, прими послъднихъ. Хотя во всъ дни недъли и года, часы дня и ночи прославляется Св. Троица, хотя празднованіе Троицы продолжается 365-6 дней въ году, но особаго праздника Троицы нътъ; а потому установление особыхъ дней для празднованія Св. Троицы и особыхъ службъ не есть новшество, а только продолжение или даже завершение уже начатаго. - День Пресв. Троицы есть престольный праздникъ Московскаго государства, сопрестольный Пскову, а съ нимъ и всей Съверной Россіи. Псковичи, тъснимые своимъ братомъ или върнъе, мачехою Новгородомъ мнимымь поклонникомъ Премудрости Божіей, искали помощи у Св. Троицы, \*) и воздвигли въ лицъ перваго своего отдъльнаго князя — внука Мономаха храмъ всесвятой Тронцъ \*\*) Поздиъе Псковъ находилъ противъ Новгорода союзника въ сопрестольномъ ему Московскомъ государствъ. Всякая мъстность, приходъ, воздвигая обыденный храмъ Святой Троицъ -- престольному, какъ сказано, празднику Московскаго государства, вспоминаеть о своей солидарности съ Московскимъ государствомъ, о своей службъ, о всей своей исторіи или объ участіи, которое она, эта мъстность, принимала въ русской черезъ нея и въ общей исторіи человъческаго рода. Служа Москвъ, какъ второму Кіеву, всякая мъстность (ини приходъ, нынъ долженствующій создать при своемъ храмъ обыденный храмъ Св. Троицы) совершала то, что не успълъ сдълать Кіевъ первый, т. е. устраняла усобицы и обращала степь въ поле, а затъмъ служила Москвъ уже какъ 3-му Риму,

\*\*) достигнувъ политической самостоптельности, Псковъ не получивъ самостоптельности церковной, и только потерявъ первую, получилъ епископа.

<sup>\*)</sup> Псковичи искали помощи у Троицы несліянной, погрѣщивъ противъ Троицы нераздѣльной, и, благодаря незаконной усобицѣ во имп Софіи и Троицы, все Балтійское поморье стало нѣмецкимъ.

замѣняя обязательную службу добровольной, какъ это требуетъ Божество родства — Отца, Сына слова и Духа — дочери. И мѣстная исторія будетъ покаяніемъ въ невѣжествѣ, въ замѣиѣ общаго частнымъ, не забывая частнаго радп общаго.

Не нарушая всеобщности, продолжая всѣ дни и часы проживоначальной, но не раздѣльной и несліянной, значенія заповѣдп и образца, признавая при этомъ, что только храмъ Сергія имѣетъ нужду въ пополненіи храмомъ Троицы. § 3 \*\*\* дѣлаетъ изъ безденежнаго построенія храма идеалъ (который всегда почитается неосуществимымъ), а не проектъ, § 4 \*\*\* говоритъ догматически о томъ, что должно быть вопросомъ о соединеніи духовнаго и свѣтскаго въ храмѣ Пресв. Тронцы и заканчиваетъ грѣхомъ не на словахъ, а на дѣлѣ, посылая деньги.

О праздникѣ и службѣ Троицы, что было бы завершеніемъ богослужебнаго устава. Юбилей чтителя живоначальной Троицы — построеніе однодневнаго храма Троицы и установленіе особаго праздника и службы для этого храма.

По закону юбимеевъ (поминовеній) нельзя ограничиться построеніемъ однодневныхъ храмовъ Троицы при всякомъ храмѣ, какому бы этотъ храмъ святому, т. е. чтителю Тріединаго Бога, ни былъ посвященъ, памяти какого бы событія, какъ дѣла также Св. Троицы, ни былъ онъ воздвигнутъ, — нужно еще установленіе особаго дня или, лучшей дней, посвященныхъ именно Пресв. Троицѣ. Нужно установленіе не особенной службы, для зтихъ дней, какъ коментаріевъ къ зтимъ храмамъ и праздникамъ, какъ напутственныхъ молебновъ къ дѣлу отеческому. Народное почитаніе, ограничивающееся тѣми святыми или праздника-

ми коимъ посвящены ихъ мѣстные храмы, не возвышается обыкновенно до почитанія Св. Троицы, какъ великаго образца, во имя котораго всякій приходъ крестился (усыновился), помазался (принялъ Св. Духа) и долженъ преобразиться со всѣми другими для объединенія въ дѣлѣ воскрешенія, въ которомъ уже заключается полное подобіе Св. Троицѣ, когда вытѣсненіе сынами и дочерьми отцовъ замѣняется возстановленіемъ первыми участіи Св. Духа. Между литургіею и Пасхою земными, въ мірѣ семъ и литургіею и Пасхою внюмірными, небесными, литургіею ангеловъ, должна быть литургія (общее дѣло) и Пасха (воскрешеніе) виѣхрамовыя, но не внѣмірныя, т. е. обращеніе слѣпой, смертносной силы въ живоносную.

#### Къ коментарію о храмахъ обыденныхъ.

Называя «Обыденные храмы» памятниками согласія и единодушія, мы не даемъ имъ полнаго опредъленія, ибо согласіемъ и единодушіемъ обозначается лишь способъ ихъ происхожденія или произведенія, но не указывается ни причины, ни цѣли ихъ строенія. Великія бѣды и скорби не рѣдки на вемлѣ вообще, а на русской въ особенности, тѣмъ не менѣе эти произведенія бѣдъ и скорбей встрѣчаются не часто. Храмы, какъ выраженіе религіи, суть произведенія общаго всѣмъ людямъ бѣдствія — смертности, а обыденные храмы — произведенія чрезвычайной смертности, т. е. такого времени, когда утраты учащаются и смертность чувствуется живѣе. При обыкновенной смертности сознаніе временности и ограниченности, чувство смертности притупляется, а при чрезвычайной — обостряется. Строеніемъ обыденныхъ храмовъ выражается единодушная молитва о спасеніи не живущихъ только,

но главнымъ образомъ о спасеніи умершихъ, т. е. молитва всѣхъ живыхъ о всѣхъ умершихъ. — Каждый обыденный храмъ указываетъ, что на этомъ мѣстѣ была одинъ день церковь, церковь дѣйствующая въ смыслѣ согласія.

Н. Федоровъ.

## ДРЕВНЕ-ХРИСТІАНСКІЙ КОММУ-НИЗМЪ.

О «Соціализм'є и христіанств'є» ужс очень много писали. Ихъ противоположная природа и идейное нссходство выяснены въ достаточной степсии. Но есть въ этомъ вопросъ одна сторона, которая продолжаеть вызывать нъкоторыя сомнънія, особенно въ средъ интеллигситной читающей публики. Это — вопросъ о древне-христіанскомъ коммунизмъ. Говорятъ иногда, что при зарождении своемъ христіанство было движеніемъ соціальнымъ, а пред ставители соціалистической доктрины прямо изображають христіанство, какъ попытку соціальной революціи, какъ движеніе пролстарскихъ массъ къ освобождению отъ гнета имущихъ (Каутский и др.). Это — дс мощное рсволюціонное движсніе стремилось разръшить проблему благополучія земного существованія средствами соціально-реликакъ имущіе вошли въ организацію, и свели попытку на-нътъ.

Доназывается это положение ссылками на порядки въ Ісрусалимской общинъ, описанные въ Дъяніяхъ Апостольскихъ: «Всъ же върующіе были вмъстъ и имъли все общее: и продавали имънія и всякую собственность и раздъляли всъмъ, смотря по нуждъ каждаго.» (11, 44). «У множества же увъровавшихъ было одно сердце и одна душа,

и никто ничего изъ пивнія своего не называлъ своимъ, но все у нихъ было общее. Не было между ними никого нуждающагося; ибо всъ, которые владъли землями или домами, продавая ихъ, приносили цѣну проданнаго и полагали къ ногамъ апостоловъ; и каждому давалось, въ чемъ кто имѣлъ нужду.» (IV, 32-35). Такъ, поступилъ со своей землей Іосія, прозванный Варнавою. (IV, 36-37). О томъ же свидѣтельствуетъ разсказъ объ Ананіи и Сапфирѣ, которыхъ покаралъ ап. Петръ, за утайку части денегъ послѣ продажи имущества. Въ свътъ этихъ очевидныхъ и ръшающихъ доказательствъ делаются поиятными, по мнению соціалистических в историковъ, тамъ и сямъ разбросанныя въ св. Писаніи Н. З. фразы и заявленія: «Легче верблюду пройти черезъ игольныя уши, нежели богатому войти въ Царствіе Божіе» (Мт. XIX, 24); «Никто не можетъ служить двумъ господамъ». (Мт. VI, 24); «Не миръ принесъ Я, но мечъ» (Мт. X. 34); «Горе вамъ, богатые, ибо вы получили уже свое утѣшеніе!» (Лк. VI, 24); «Не работающій да не ѣстъ» (П Өесс. III, 10).

Эта комбинація текстовъ не лишена убѣдитель-

Эта комбинація текстовъ не лишена убъдительности и способна заставить искренняго человъка задуматься и заколебаться. Правда, доказательная сила зтихъ текстовъ ослабляется тъмъ, что нельзя подобрать текстовъ, говорящихъ о существованіи такихъ же порядковъ въ другихъ христіанскихъ общинахъ апостольскаго времени. Можно найти тексты, обличавшіе богатыхъ (І Кор. XI — о безчинствъ богатыхъ на вечери), полные негодованія къ богатымъ и богатству вообще (Іак. II, 2-7), но слъдовъ существованія коммунистическихъ порядковъ въ общинахъ, современныхъ Іерусалимской, найти нельзя. Наоборотъ, тъ же только что цитированныя мъста изъ посланійй ап. Павла и Іакова говорятъ о наличіи въ общинахъ бъдныхъ и богатыхъ братій. Соціальное неравенство не

только не было устранено въ частной жизни братій, но давало себя чувствовать даже во время вечерей любви (I Кор. XI, 20, сл: «Далѣе, вы собираетесь такъ, что это не значить вкушать вечерю Господню; ибо всякій поспъшаеть прежде другихъ тесть свою пищу, такъ что иной бываетъ го-лоденъ, а иной упитывается.») Извъстно, что люби-мая ученица ап. Павла была Лидія продавшица багряницы въ Филиппахъ, что самъ апостолъ не отвергалъ даже такихъ сторонъ современнаго ему соціальнаго строя, какъ рабство, и возвратилъ Филимону его бъжавшаго раба Онисима.

Я не стану умножать цитать по этому вопросу — онъ общензвъстны. Одно можно сказать, что сколько бы мы ни читали источники, говорящіе о жизни въ христіанскихъ общинахъ греко-римскаго міра, мы ис найдемъ ничего, дающаго намъ основаніс предполагать существованіе коммунистическихъ порядковъ или хотя бы тенденцій въ этихъ общинахъ. Единственнымъ свидътельствомъ, смущающимъ насъ, остастся только приведснный выше текстъ Дѣяній Апостольскихъ.

Остается предположить, что коммунистические порядки сохранились лишь въ іерусалимской обпорядки сохранились лишь въ іерусалимской общинъ, той, что приняла завъты изъ устъ Учителя. Тогда это дъла не мъняетъ, ибо Его примъръ и слова и ссть ръшающее въ нашемъ вопросъ. Посмотримъ же, какіе завъты оставилъ самъ Учитель своимъ ученикамъ? Христосъ, хотя и говорилъ, что «легче верблюду пройти черезъ игольныя уши ...», но никогда не былъ соціальнымъ реформаторомъ. Онъ платилъ дидрахму сборшикамъ податей, охотно посъщалъ пиры фарисеевъ и богатыхъ. Его богатые ученики (Іосифъ Аримавейскій и Никодимъ) совсъмъ не думали раздавать свосго имущества нищимъ. Мытарь Закхей заслужилъ Его благоволеніе лишь тъмъ, что ръшился вознаградить изъ своего богатства несправедливо имъ

обиженныхъ. Христосъ принималъ міръ такъ, какъ онъ есть, съ бъдностью и богатствомъ. Ни въ поступкахъ, ни въ ръчахъ Его нътъ того, что бы мы назвали элементами соціальной ненависти и уравнительными тенденціями. Въ этомъ отношеніи характерна притча, которую вкладываеть въ уста Его евангеліе отъ Луки (XVI, 1-9): «Сказаль же и къ ученикамъ Своимъ: одинъ человъкъ былъ богать и имъль управителя, на котораго донесено было ему, что расточаеть кмъніе его. И, призвавъ его, сказалъ ему: что это я слышу о тебъ? дай отчетъ въ управлени твоемъ, ибо ты не можешь болье управлять. Тогда управитель сказалъ самъ въсебъ: что миъ дълать? господинъ мой отнимаетъ у меня управленіс домомъ: копать не могу, просить стыжусь. Знаю, что сдёлать, чтобы приняли меня въ домы свои, когда отставленъ буду отъ управлепія домомъ. И, призвавъ должниковъ господина своего, каждаго порознь, сказалъ первому: сколько ты долженъ господину моему. Онъ сказалъ: сто мъръ масла. И сказалъ ему: возьми твою расписку и садись скоръс, напиши пятьдесять. Потомъ другому сказалъ: а ты сколько долженъ? Тоть отвъчаль: сто мъръ пшеницы. И сказаль ему: возьми твою расписку и наниши: восемьдесять. И похвалиль господинь управителя исвърнаго, что догадливо поступиль: ибо сыны въка сего догадливъе сыновъ свъта въ своемъ родъ. — И я говорю вамъ: пріобрѣтайт себѣ друзей богатствомъ неправеднымъ, чтобы они когда обиищаете, приняли васъ въ въчныя обители.» Это т. н. притча «о неправедномъ домоправителъ». Она всегда привлекала вниманіе богослововъ; много комментаріевъ написано на нее. Для нашихъ цѣлей мы можемъ оставить въ сторонъ ея богословское толкованіе и ограничиться раскрытіемъ ея реальнаго содержанія. Богатство неправедно. Неправедно не потому, что сосредоточено въ немногихъ рукахъ. Если бъ всѣ люди стали обладателями достаточныхъ земныхъ благъ, эти блага остались бы пеправедными. Богатство заставляеть насъ прилъпиться къ земному и отрываетъ наши помыслы отъ горняго, ибо «нельзя служить двумъ господамъ» (непосредственно за нашей притчей ст. 13). Но соціалистической ненависти къ богатству въ притчъ нътъ. Только изъ «мамона нсправеднаго» надо сдълать наплучшее употребленіе — надо и его сдълать средствомъ достиженія Царствія Божія. Истинное назначеніс богатства милостыня и дела милосердія. Здёсь неть дажс нашей интеллигсической принципіальности, — ес ли богатство зло, то какъ же его предлагать средствомъ спасенія? Не возникаєть даже сомніній въ возможности взять такой образъ. Эти образы берутся изъ окружающей жизни — изъ мъщанской повседневной жизни людей, погрязшихъ въ заботахъ о существовании. Бъдная женщина ползаетъ на колъняхъ, разыскиван жалкую драхму (Лк. XV, 8-10) — символъ всепрощенія Божія... Плутъ домоправитель пріобрѣтаетъ себѣ друзей за счетъ господина своего... «Ибо сыны вѣка ссго догадливъе сыновъ свъта въ своемъ родъ.» Эта догадиивость берется, какъ фактъ, и служитъ конвой замысловатой и тонкой притчъ. Духъ притчи ясенъ, настаивать же придпрчиво на буквальности ея выраженій не слъдуетъ. Нельзя забывать особенности восточнаго мышленія — его любви къ афоризму. Въ то время, какъ мы любимъ «сухощавоумное слово», востокъ бралъ во всикомъ явленіи одну сторону и доводилъ мысль до конца, заостряя ее въ парадоксальную форму. Вслъдствіе чего часто получаются положенія, на первый взглядъ другъ другу противоръчащія. Лишь путемъ сопоставленія можно уяснить себъ лежащіе въ основъ ихъ факты.

Такое точно сопоставленіе отдъльныхъ фактовъ

изъ Дѣяній Апостольскихъ можетъ убѣдить вся-каго, что смущающій насъ разсказъ ІІ-ой п IV-ой главъ написанъ тоже въ нъсколько усиленныхъ краскахъ. Здѣсь говорится, что всс было общее у вѣрующихъ; но мать Іоанна Марка продолжаетъ жить въ собственномъ домѣ; то же знаемъ мы и о тещъ ап. Петра. Разсказъ о наказаніи Ананіи и жены его Сапфиры совсъмъ не предполагаеть обязательности продажи имущества. Наказаны они не за то, что утаили, а за то, что солгали. — «Чѣмъ ты владълъ, не твое ли было, и пріобрътенное продажею не въ твоей ли власти находилось? Для чего же ты положиль это въ сердцѣ свосмъ? Ты солгаль не человѣкамъ, а Богу». (V, 4). Т. е. и мсжду самыми извѣстіями Дѣяній есть иѣкоторос противорѣчіе. Стремясь выйти изъ этого противорѣчія, изслѣдователи (а имя имъ легіонъ) пытались ослабить опить полуживання бить силу черсзчуръ категорическихъ утвержденій Дъяній о коммунистическомъ устройствъ Iеруса-лимской общины путемъ умаленія авторитета и и освъдомленности автора. Указывалось, что еван-гелистъ Лука быль эллинъ, плохо знавшій ісру-салимскія дъла и писалъ больше по наслышкъ, что онъ, по всей въроятности, рисовалъ идеальную картину не того, что было, а того, что предносилось сго воображенію, проектировавшему въ героичсское, хоть и недавнее, прошлос то, чего онъ тщетно искалъ вокругъ себя. Находятъ даже и литературный образецъ этой трогатсльной картиныописание пивагорейской общины, распространенный трафарстъ тогдашияго времени. Это тендснціозное искажсніе фактовъ недавияго прошлаго объясняють обыкновение особенностями личныхъ взглядовъ евангслиста Луки. Уравнительныя тен-денціи именно приписывають ему самому, указы-вая на то обстоятельство, что нападки на богатыхъ. сосредоточены главнымъ образомъ въ его евангеліи. Итакъ, на основаніи самихъ же Дѣяній Апо-

стольскихъ, мы можемъ считать, что картина, нарисованная авторомъ, отражаетъ скоръе его представленія объ идеальной жизни въ духѣ христіан-скомъ, чѣмъ дѣйствительные факты. Мелкія житейскія подробности, разсѣянныя тамъ и сямъ въ Дѣяніяхъ, убѣждаютъ насъ въ зтомъ. Но вмѣстѣ съ тъмъ у насъ нътъ никакого права отрицать зту картину цъликомъ. Мы не смъемъ заподозрить автора въ совершенно произвольныхъ измышленіяхъ. «Возлюбленный врачъ» (Кол. IV, 14) Лука былъ спутникомъ ап. Павла, слишкомъ хорошо знавшаго іерусалимскія дъла для того, чтобы его сотрудникъ оказался въ нихъ не освъдомленнымъ. Лука постоянно встръчался съ людьми, ходившими въ Іерусалимъ, видъвшими апостоловъ; въроятно, онъ и самъ бывалъ тамъ. Величайшее религіозное движеніе, свидътелемъ рожденія котораго онъ былъ, едва ли нуждалось въ сообщени о себъ выдуманныхъ исторій. И большинство изслъдователей не рѣшается отмѣтить фактъ, сообщаемый еван гелистомъ, цѣликомъ. Пусть не было въ Іерусалимской, окружавшей апостоловъ церкви строго проведеннаго коммунистическаго устройства, пусть проповъдывалось ни Христомъ, ни столами ненависти къ богатству и уравнительныхъ на собственность взглядовъ, но должно было быть нѣчто, что дало поводъ ев. Лукѣ изобразить іерусилимскую жизнь въ такихъ краскахъ. Всѣ историки выходять изъ зтого положенія приблизительно одинаковымъ образомъ: исключительныя условія жизни общины, не похожія ни на что другое и создающія видимость коммунистическаго другое и создающия видимость коммунистическаго уклада, сложились, по ихъ мнѣнію, въ силу исключительныхъ обстоятельствъ. Ученики и всѣ увѣровавшіе, собравшіеся по воскресеніи Христа въ Іерусалимѣ, жили въ лихорадочномъ ожиданіи явленій Христа и исполненіи данныхъ имъ обѣщаній. Вопросы существованія и заработка отошли на задній планъ. Но всть и пить они тымь не менве были должны, и чемъ многочисление становилась община, тъмъ остръе давала себя знать матеріальная сторона. Попеченіе о нищихъ братіяхъ естественно пало на долю состоятельныхъ членовъ. Все это привело къ созданію своеобразной организаціи, нигдѣ больше въ христіанскомъ мірѣ не повторившейся. Не коммунистическая доктрина вызвала къ жизни эту организацію, но по внѣшности онѣ были сходны. Для характеристики этого явленія изслідователи усваивають часто терминь «коммунизма потребленія.» Самая тонкая характеристика явленія съ зтой точки зрѣнія сдѣлана Э. Трельчемъ (Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, 1919). Жизнь іерусалимскихъ знтузіастовъ ему представляется по характеру своему, какъ жизнь огромной семьи. Всъ помыслы членовъ ея о грядущемъ царствін небесномъ, а не объ измѣненіи соціальныхъ порядковъ на землѣ. Связывающимъ ферментомъ здѣсь была любовь; она же побуждала богатыхъ предоставлять свои средства въ распоряжение апостоловъ на нужды церкви. На этотъ пути организація общины долж-на была притти къ опредъленному соціальному порядку — минуя идею равенства, несправедливости богатства, къ подобію коммунистической организаціи. Трельчъ назвалъ ес «коммунизмомъ любви» (Liebeskommunismus», op. cit. 49).

Итакъ, любовь сплотила върующихъ въ тъсную семью, въ братство, создавшее даже свою организацію. Какъ ни какъ, а здъсь на лицо хозяйственный органъ изъ коллегін апостоловъ и присоединившихся къ нимъ вскоръ «семерыхъ» (впослъдствіи діаконовъ), органъ, направлявшій усердіе частной благотворительности; средства благотворительности этой, далъе употребляются не только для равномърной помощи, но, главнымъ образомъ, на «служеніе столамъ» для всей общины. Несмотря

на достаточную убѣдительность этой схемы не можетъ не возникнуть по поводу нея нѣкоторыхъ сомнѣній. Любовь, спаявшая братій, сплотившихся вокругъ апостоловъ, вовсе не должна была обязательно привести къ данной формѣ организаціи. Широкая благотворительность могла найти себѣ примѣненіе въ видѣ помощи нуждающимся членамъ общины, особенно галилеянамъ и другимъ многочисленнымъ пришельцамъ, не имѣющимъ возможности заработка. Эта помощь могла итти частнымъ путемъ, а не тѣмъ централизованнымъ, какимъ она шла по Дѣяніямъ Апостольскимъ. Должно было быть нѣчто, что предопредѣляло развитіе этой стороны жизни общины именно въ такомъ усложненномъ направленіи. Это нѣчто могло заключаться въ идеяхъ, которыя впитывали въ себл вѣрующіе, а также, можетъ быть, въ нѣкоторыхъ зачаткахъ организаціи, намѣчавшихся уже пря жизни на зсмли Учителя.

Съ такими, я думаю, соображеніями подходилъ къ разръшенію нашего вопроса Бигсльмаиръ, авторъ послъдней по времени работы о христіанскомъ коммунизмъ (Bigelmair, Andreas. Zur Frage des Sozialismus und Kommunismus im Christentum der ersten drei Jahrhudnerte, 1922. въ «Всіtrage zur Gesch. des Chr. Altertum und der byzantinischen Literatur» — сборникъ къ юбилею Альберта Эрхардта). Повторня въ сущности Трельча тамъ, гдъ онъ говоритъ о любви — основъ создавшагося порядка, объ отказъ отъ собственности, какъ «обнаруженіи энтузіазма», онъ пробуетъ все же подыскать и другія объясненія явленію. Обращаясь къ идеямъ, онъ отмъчаетъ, что уже въ лонъ еврейства христіанство могло позанметвовать отрицаніе богатства и преимущество передъ нимъ нищеты. Историческимъ путемъ (состоятельные классы часто поддерживали иноземную власть) сложилось отожествленіе: «богатый — нечестивый, нищій —

праведный.» Отсюда — бъдность становится идеаломъ и отказъ отъ имущества является заслугой. Пытается Бигельмаиръ найти и прототппъ организаціи, описанной въ Дѣяніяхъ. Онъ думаетъ, что его можно искать въ общинахъ ессеевъ, жившихъ на берегу Мертваго моря. Имъ свойствена была также общность стола и умаленіе храмового культа. Но и самъ Бигельмаиръ замѣчаетъ, что сходство это ослабляется весьма существенными различіями. Черты коммунизма у ессеевъ были гораздо сильнъе; общности столовъ у ессеевъ сопутствовала жизнь монастырскаго типа, а также путствовала жизнь монастырскаго типа, а также работа членовъ общины по установленному плану. Первоначальное христіанство не находилось, кромѣ того, въ такой рѣзкой оппозиціи къ храмовому культу, какъ ессенизмъ. Христіанству, далѣе, совсѣмъ не свойственно было фарисейски брезгливое отношеніе къ міру, характерное для ессейства, его вѣчная боязнь оскверниться при соприкосновеніи съ обыкновенными смертными — грѣшниками, боязнь, заставившая наиболѣе послѣдовательныхъ членовъ секты выселиться въ пустыню Энгади. Въ этомъ самое глубокое противоръчіе между двумя явленіями. Христосъ говорилъ, что Онъ пришелъ къ гръщникамъ, и не чуждался ихъ. Всъ эти соображенія и заставляютъ Бигальмаира отказаться отъ окончательнаго ръшенія вопроса о вліяніи ессенизма на организацію іерусалимскаго хри-стіанства. Поставивъ вопросъ, онъ не далъ на него отвѣта, ибо единственный возможный, по его мнѣнію прототипъ организаціи являлъ черты, не до-пускавшія сближенія.

Передо мной вопросъ о необходимости болѣе внимательнаго разсмотрѣнія еврейскихъ традицій, въ связи съ интересующимъ насъ явленіемъ, всталъ еще до прочтенія книги Бигельмаира, въ процессѣ работы надъ болѣе широкой темой. И мнѣ кажется, что въ этомъ направленіи можно достичь совершен-

но опредѣленныхъ результатовъ.
Обратимся сначала къ идеологіи. Въ этомъ пунктѣ можно углубить построеніе Бигельмаира. Дѣйствовала не одна только исторически создавшаяся схема «нищій — праведный». Высокая мораль, свойственная еврейской религіи, всегда требовала дълъ милосердія и любовнаго отношенія къ нуждающемуся брату. Всъмъ извъстны предписанія, во всякой книгъ В. З. встръчающіяся, о необходимости и богоугодности помощи вдовъ, сиротъ и несчастному. Нужно быть снисходительнымъ къ нссчастнымъ, памятуя, что и самъ былъ когда-то рабомъ въ Египтъ (Втзк. 24, 17, сл.). То же Второзаконіе рекомендуетъ употреблять десятины не только на клиръ, но и на поддержку сирыхъ (14, 29). «Отказывалъ ли я желанію нищихъ, и глаза вдовы томилъ ли я? Ълъ ли я ломоть мой одинъ?» взываетъ терзаемый бъдствіями Іовъ (31, 16, сл.). «Милующій бѣднаго взаймы даеть Господу», го-ворять Притчи (19, 17), «нбо, близокъ Господь къ сокрушеннымъ сердцемъ» (Пс. 33,19). Богъ-отецъ сиротъ и судья вдовъ (Пс. 67, 6). И надъ всѣмъ этимъ призывы пророковъ: «Къ чему мнѣ множество жертвъ вашихъ?... Научитесь дѣлать добро: стремитесь къ правосудію, спасите угнетеннаго, за-ступитесь за сироту, явитесь защитниками въ дѣ-лѣ вдовицы.» (Ис. I, 11, 17). «О, человѣкъ, сказано тебѣ въ чемъ добро и чего требуетъ отъ тебя Гос-подь: только дѣйствовать справедливо, любить дъла милосердія и смиренномудро ходить предь Богомъ твоимъ.» (Мих. 6, 8). Такимъ пастроеніемъ проникнуты всѣ Писанія. Даже скептическій Екклезіастъ совътуетъ: «Отпускай хлъбъ твой по водамъ...» (11, 1). Такое обостренное чувство обязанностей взысканнаго Господомъ счастливца передъ своимъ обездоленнымъ братомъ, какое мы видимъ у духовныхъ водителей народа, должно было естественно привести къ горькому сознанію несоотвътствія дъйствительности съ идеальными требованіями. Псалмы и пророческія писанія полны сѣтованій на жестокосердіе богачей и безнаказанность злодѣевъ. Вотъ нѣкоторыя изъ зтихъ мѣстъ: «Отъ гордости нечестиваго томится бѣдный; уловляются бъдные ухищреніями, которыя вымышмышляють нечестивые... Сидить онь въ засадъ въ потаенномъ мъстъ, какъ левъ въ логовищъ; сидить въ засадъ, чтобы схватить бъднаго: хватаетъ бъднаго, увлекая въ сътн свои. (Пс. 9, 23, 29); «какъ птичникъ наполненъ птицами, такъ домы ихъ наполнены добычей обмана; такимъ способомъ опи возвысились и разбогатъли. Стали тучны, гладки, поступають, какъ злодъи; не разбирають судебныхъ дълъ, даже дълъ сироты: наслаждаются жизнью, и тяжбы бъдныхъ не судятъ.» ( Iep 5, 27, сл.). Изъ повышенныхъ моральныхъ правилъ, предъявляемыхъ религіей, изъ сознанія несоотвътствія ихъ съ дъйствительностью, а не только историческимъ путемъ наблюденія постояннаго союза богатыхъ съ иноземцами, должно было вырости чувство иегодованія противъ послѣднихъ. «Горе вамъ, пріобрътающіе домъ къ дому, присосдиняющіе поле къ полю, пока не будетъ мъста, чтобы вамъ одинмъ только жить на землъ.» (Ис. 5, 8). Какъ слъдствіе такихъ настросній, возникаеть вообще сомньшіе зъ возможности совмыстить пріобрътение богатства съ сохранениемъ праведности. Злой пронией звучатъ слова Інсуса сына Сирахова, когда онъ гово ритъ объ источникахъ благосостояния богатыхъ: «Блаженъ богачъ, оказавшийся безукоризненнымъ и который не гонялся за золотомъ! Кто онъ? и мы прославимъ его, ибо онъ сдѣлалъ чудо въ народѣ своемъ» (31, 5). При такихъ настро ніяхъ легко могли возникнуть, конечно, и соціальныя движенія. И они возникали въ еврействѣ. Даже предписанія самой религіи имѣли въ виду эту сторону. Таковы, напримѣръ. предписанія о юбилейномъ годѣ (см.: Ис. 23, 10, Лев. сл., 25, 35, сл.; Втзк. 15, І, сл.). И, поскольку еврейская религія есть религія земного благополучія, въ ея построеніяхъ будущаго имѣстся достаточно злемснтовъ, которые можно отожествить, при непремѣиномъ желаніи, съ характерными чертами современныхъ намъ соціальныхъ движеній — разлычными оттѣн-ками соціализма. Среди этихъ сходныхъ движеній отмѣчаютъ всегда осужденіе и отрицаніе богатства. Вышеприведенныхъ текстовъ вполнъ достаточно для иллюстрацін зтого положенія. Нельзя отрицать, что такія настроенія переходять иногда въ злобныя чувства, подъ стать раздирающимъ нашу соврсменность: «... и отнимутъ (сыны израилсвы) добычу у разорителсй своихъ и оберутъ грабитслей своихъ», говоритъ пророкъ Іезекінлъ. И, торжествующій, сзываеть онь дальше птиць небесныхъ и звърей полевыхъ на трупы враговъ Израиля: «мясо сильныхъ будстс ъсть и стансте пить кровь кинзей земныхъ»... (Іез. 39, 10. 18). Нс стансмъ отрицать также, что и мессіанскія чаянія еврейства были земного характсра. Все это такъ. Но только, во-первыхъ, торжество предвидится не класса, а целаго народа; во-вторыхъ, нападки на сильныхъ міра и богатыхъ имѣютъ разныя подъ собою основанія. Противъ чужихъ народовъ и ихъ царей и сильныхъ, угнетающихъ Израиля, произносятся угрозы и поддерживается ненависть. Горькая участь готовится имъ — рабство Израилю (Ис. 60) и обсздоленіе (никакихъ уравнительныхътенденцій — новые господа смѣнятъ старыхъ). Жестокосердныхъ же богачей и неправедныхъ судей изъ своего народа обличаютъ, какъ нарушителей нравственнаго закона, предписывающаго бла-благочестіе, правду, милосердіе, братолюбіе. Не права угнетенныхъ защищаютъ обличители, а обязанности каждаго напоминають они человьку, особливо взысканному Богомъ. Здёсь существенное различіе между соціалистическимъ и библейскимъ міровозэрѣніемъ. Второе разсматриваетъ вопросъ со стороны религіозной и моральной; первому такая точка зрѣнія совершенно чужда. Чужда по существу. Оно стремится къ равномѣрному благоденствію всѣхъ на землѣ. Въ этой системѣ нѣтъ мѣста морали религіозной; она естественно должна замѣниться утилитарной условностью пользы человѣчества. Но разница двухъ направленій еще глубже, чѣмъ это кажется на первый взглядъ. Соціализмъ ненавидитъ богатыхъ, библейскій праведникъ обрушиваетъ на нихъ громы своего исгодованія, потому что отчаялся въ ихъ неправленіи и спассніи. И это именно приводитъ къ уравнснію: «нищій-праведный». Конечно, вѣрность простого и бѣднаго народа закону и національному дѣлу должна была способствовать утвержденію такого взгляда; но по существу, своему онъ всецѣло вытекалъ изъ основныхъ предпосылокъ религіознаго развитія еврейскаго народа.

Священное Писапіе давно сдѣлало личность бѣднаго, убогаго, слабаго предметомъ обязательныхъ заботъ и Бога и всякаго вѣрующаго. (См. папр.: Исх. 23, 6; Втзк. 15, 7, Притч. 14, 20; 19, 17, 22, 16; 24, 11; Ам. 2, 6; 5, 11; 1 Ис. Спр. 4.). Пришествіе Мессіи также связано тѣснѣйшимъ образомъ съ торжествомъ нищихъ и убогихъ. «Да будетъ онъ судить угнетенныхъ въ народѣ, спасетъ сыновъ нищаго и низложитъ притѣснителя... онъ избавитъ вопіющаго бѣднаго и угнетеннаго бсзпомощнаго; будетъ миловать нищаго и бѣднаго и спасетъ души убогихъ.» (Пс. 71, 4, 12, 13). «И будетъ судить бѣдныхъ по правдѣ, и будетъ рѣшать дѣла смиренныхъ на землѣ по справедливости.» (Ис. 11, 4 — за этимъ слѣдуетъ извѣстное описаніе блажснной жизни на землѣ: волкъ будетъ жить съ ягненкомъ...). «И первенцы бѣдныхъ будутъ напи-

таны, и нищіе будуть покоиться въ безопасности», объщаеть тоть же пророкъ (14, 30). Всъ эти обътованія носять не только характерь вознагражденія за понесенныя лишенія; у нихъ есть своя мистическая сторона. Нищіе являются въ этихъ объносителями особыхъ свойствъ. Глухіе тованіяхъ услышать слова Книги, очи слѣпыхъ во тьмѣ, нищіе возрадуются (Ис. 29, 18, сл.). Очень часто пророчества относять это славное будущее исключительно на долю нищихъ, изображая ихъ въ видѣ даже отдѣльнаго народа, «Оставлю среди тебя народъ смиренный и нищій, и они будутъ уповать на имя Господне», говорить пророкъ Софонія. (3, 12). «Потому благословить тебя народъ нищій, и градълюдей обездоленныхъ благословитъ тебя. Потому что ты сталь крыпостью для быднаго, крѣпостью для нищаго...» (Ис. 25, 3). Послъдній текстъ особенно интересенъ въ этомъ отношеніи. Въ еврейскомъ текстъ его начало гласить нъсколько иначе, чъмъ въ Септуагинтъ: «Потому народъ сильный будеть прославлять тебя, городъ страшныхъ племенъ будетъ бояться тебя.» «Септуагинта или сохраняетъ болъе правильное исконное чтеніе или передълываеть тексть въ духъ установившихся взглядовъ.\*)

Всѣ предыдущія разсужденія направлены на то, чтобы показать, что въ еврействѣ даже струя соціальнаго негодованія пошла общимъ потокомъ въ руслѣ религіозности. Соціальные вопросы никогда не перестанутъ волновать человѣчество; больно, вѣдь, для сердца человѣческаго видѣть страданія и лишенія незаслуженныя и досадно присутствовать при торжествѣ неправды и безсердечнаго эгойзма. Но не будемъ смѣшивать «соціальнаго» и «соціалистическаго.» Послѣднее есть terminus technicus, и, какъ таковой, имѣетъ строго

<sup>\*)</sup> См. интересную статью Watz-a: «Alte hebraishce Stamme im Psalmen text der Septuaginta». В. Zschft. I-II, 1925, стр. 1-28.

опредъленное содержаніе. Соціализмъ, въ конечномъ счетъ, стремится преодолъть нищету и доста вить всъмъ одинаковое благополучіе. Для религіозной струи, которую мы сейчась выдъляемь въ общей системъ еврсискаго богословія, нищета стала почетной. Нищимъ принадлежитъ будущее; блавъствование обращено къ нимъ (Ис. 61, 1), они же и носители этого благовъствованія. Для этихъ идей особенно характернымъ является псаломъ 39-ый. Я бы назваль его програмнымъ псалмомъ. Нищій благов вствователь (9 ст.) идеть, какъ написано о немъ «во главъ Книги» (8),\*) проповъдовать» (ευκγγελίζειν) 9) въ собранін великомъ ('εν έκκλησία μεγάλη — \*\*), воспѣть новую пѣснь (4) о Господъ, который не хочетъ ни всесожженій, ни жертвъ (7). Здѣсь «нищій» поднялся надъ, житейскимъ и низменнымъ. Его убожество есть теперь признакъ избранничества. Здъсь нищета есть лишь злементь въ системъ реформаторско-мессіанистическаго характера. Не соціальныя реформы возглашаетъ нищій, а новое чистое поклоненіе въ духъ и истинъ, безъ всесожженій и жертвъ.

Еврейская религіозная мысль миновала соціальныя проблемы. Не на грѣшной землѣ взойдутъ сѣмена ея упованій: «нищіе всегда будутъ среди земли», говоритъ Второзаконіе (15, 11). Земныя скорби и печали забудутся въ славномъ будущемъ. Могутъ возразить на это, что при постросніяхъ нашихъ забытъ земной мессіанизмъ съ почти кровожаднымъ торжествомъ надъ врагами. Но, во-первыхъ, надъ врагами народа, а не класса. Во-вторыхъ же, говорилось до сихъ поръ лишь объ одной сторонѣ явленія, всѣмъ хорошо извѣстнаго. Признаемъ, что еврейскій мессіанизмъ вылился въ результатѣ

<sup>\*)</sup> Т. е. во исполненіе пророчества.

\*\*) Греческіе термины, чтобы поназать, какія понятія соотв'єтствовали словамь.

своего развитія въ грубо-матеріалистическую форму торжества и благополучія Изранля на землѣ. Долголѣтіе, благоденствіе, благополучіе, торжество надъ другими... Но это уже завершеніе линіи развитія, закостенѣніе въ формахъ, явившихся результатомъ долгаго и мучительнаго процесса.

Среди земныхъ несчастій, въ поискахъ успокоенія, еврейская религіозная мысль создала не одну наивно-пошлую увѣренность въ своемъ міровомъ успѣхѣ. Два потока идей шли параллельно, прежде чѣмъ разойтись. Во второмъ мы находимъ всѣ самыя возвышенныя, которыми и до сего дня живеть міръ. Оба ряда были антагонистами, и должны были вступить между собой въ борьбу. Ихъ послѣднее столкновеніе — выдѣленіе изъ еврейства христіанства. Извергнутое, христіанство унесло съ собой радости личнаго общенія съ Божествомъ.

Но и до этого столкновенія противорвчіе обоихъ комплексовъ идей давало себя чувствовать. Зарождаясь въ сердив чсловвка, это противорвчіе питалось и укрвплялось твмъ, что было зафиксировано въ самой Книгв Закона. Еврсйскій умъ всегда быль склоненъ проектировать слово и букву закона въ реальность существованія. Отсюда часто формы реальности опредвлялись у этого народа буквой Закона. Мысль бсзпокойно сввряла эту букву съ двйствительностью. Здвсь лежать и корни фанатическаго законничества и причины многихъ религіозныхъ споровъ и раздвленій. Для меня, хоть и недоказуемо, но совершенно ясно, напримвръ, что ессейство, въ своемъ отрицаніи кровавыхъ жертвъ и отказв отъ личной собственности (послвднее — у братій, выселившихся въ пустыню Энгади), вполнв могло исходить изъ Писанія. И приведенный мною выше псаломъ 39-ый является лучшей тому иллюстраціей. Съ большей еще ввроятностью, мнв кажется, можно утверждать, что изъ того же источника черпало свои

взгляды и раннее христіанство. Христосъ пришелъ исполнить законъ, и аргументъ отъ Писанія имѣлъ дѣйственную силу въ средѣ учениковъ. Простые и бъдные люди первые отозвались на призывъ Учителя (Мт. 11, 25), имъ, конечно, первымъ несло облегчение слово Его (Мт. 11, 28), то слово, что черезъ нихъ исцълило язвы всего міра, безъ различія классовъ. И тотъ, кто хотълъ быть совершеннымъ, естественно могъ стремиться уподобиться имъ (Мт. 19, 21). Комплексъ мессіанистическихъ идсй, на базѣ которыхъ начало христіанство свою проповѣдь, заключалъ въ себѣ описанные мною выше взгляды на нищаго и нищету. И наши источники хранять тому доказательства. Когда ученики Іоанна пришли къ Христу съ вопросомъ о томъ, кто Онъ, то Онъ отвъчалъ имъ: «подите, скажите Іоанну, что слышите и видите: слѣпые прозрѣвають и хромые ходять, прокаженные очищаются и глухіе слышать, мертвыс воскресають и ниціе благовъствоють» (Мт. 11, 4, сл.). Придя въ синагогу Назарета, Христосъ раскрываеть книгу пророка Исаін (61-ая гл.) и читаеть: «Духъ Господенъ на мнъ, ибо Онъ помазаль меня благовъствовать нищимъ и послалъ Меня исцелять сокрушенныхъ сердцемъ.. (Лк. 4, 18). Первый изъ цитированныхъ текстовъ напоминаетъ намъ о нищемъ благовъствователъ 39-го псалма. Большую дословную выдсржку изътого же псалма встръчаемъ мы въ посланін къ свреямъ (10, 5-7). Близость идей этого псалма христіанскимъ была ясна, очевидно, первому поколънію.

Пусть не подумаеть только читатель, что путемъ предыдущихъ разсужденій я предполагаю исчерпать вопросъ объ организаціи Іерусалимской общины. Въ системѣ универсалистическихъ и моральныхъ идей, взятыхъ изъ Библіи, христіанство унаслѣдовало и развитое представленіе о нищемъ. О немъ долженъ заботиться счастливецъ, онъ же,

отягощенный бъдами и есть подлинный носитель благочестія; онъ же возвъстить и о наступленіи новой эры. Эта совокупность идей и въ еврействъ уже могла развиваться въ сторону формальнаго пониманія преимуществъ нищаго и страстнаго отрицанія богатства (отсюда подчасъ грозныя противъ него филиппики, столь милыя сердцу современнаго соціалиста). И въ средъ первыхъ учениковъ могли уже быть люди, которые преувеличивали значеніе нищеты въ дълъ спасенія. Недаромъ же въ древнъйшихъ рукописяхъ евангслія оть Луки, вмѣсто «блаженны нищіе духомъ», сто-ить «блаженны нищіе» (6, 20), а за этимъ слѣду-ють грозныя рѣчи противъ богатыхъ («Горе вамъ, богатые, ибо вы уже получили свое утѣшеніе!»— 6, 24). Евангелисту Лукѣ, очевидно, не чужда была такая непримиримая послѣдовательность. Пред-ставителемъ такого же настроенія является и авторъ посланія Іакова (2, 2-7). Въ особенно рѣзкой формѣ давало оно себя знать часто въ ересяхъ (вспомните хотя бы Карпократа); въ формѣ смягченной дало начало монашеству. И эти крайности и своеобразно выразившіяся въ жизни ихъ слѣдствія легче всего объясняются именно нашей теоріей. Не потому, чтобы мы, во что бы то ни стало, хотѣли дать фактамъ другое объясненіе, чѣмъ то, которое дають соціалисты. Путемъ искаженій, затемненій и словесныхъ изворотовъ нельзя доказать своей правоты, а тѣмъ паче остановить ходъ событій. Въ этихъ обстоятельствахъ мудрый совъть Гамаліила остается единственно правпльнымъ. Сейчась въ нашихъ поискахъ нами руководить стремление къ исторически объективной истинъ. Съ этой точки зрънія построенія защитниковъ коммунизма Іерусалимской общины сильно противоръчить ей. Порядки этой общины, описанные въ источникахъ, они падъляютъ чертами коммунизма не на основаніи фактовъ, а путемъ установленія наличія въ средѣ христіанской рѣзкаго соціальнаго протеста и ненависти къ богатымъ. Выдѣленныя изъ своего контекста эти формулы даютъ извѣстный эффектъ. Но даже въ ихъ свѣтѣ описанные въ источникахъ порядки не укладываются въ рамки коммунизма (противорѣчія указаны въ началѣ статьи). Т. о. факты не объясняются теоріей, теорія не подкрѣпляется фактами. Они не связаны между собой, и могутъ быть разсматриваемы отдѣльно. Устанавливая теорію идеализованной ницеты, мы тѣмъ самымъ освобождаємъ факты отъ насильственнаго объясненія. Освобожденные, они могутъ быть разсмотрѣны во всей ихъ исторической полнотѣ.

Установленная нами пдсализація пищеты ръшаетъ вовсс вопроса о порядкахъ въ общинъ. Она уясняетъ намъ характеръ общины, отношенія члсновъ между собою, поведеніс отдільныхъ членовъ, возможность возникновснія крайностей, но форма организаціи изъ нея не вытекаетъ. И прежде всего надо ръшить, ведеть ли эта организація свое начало отъ самого Учитсля или она возникла въ силу особыхъ условій жизни Іерусалима (скопленіе знтузіастовъ). Обычно дѣло именно представ-ляютъ послѣднимъ образомъ. Мнѣ, одпако, начипаетъ казаться, что жизнь учениковъ съ Учителсмъ вылилась въ форму не совебмъ случайнаго характера и сложилась подъ воздействиемъ уже некоторыхъ традицій. Традицін эти какъ и многое въ жизни пачальнаго христіанства, сложились подъ вліянісмъ прошлаго. Христосъ, иссомивнио, разсматриванъ дъло свое, какъ продолжение и завершеніс великихъ пророческихъ движеній; по руслу зтихъ движеній оно и пошло. Для зтого нс нужно было даже сознательнаго подражанія. Условія возникновенія движенія были сходны, потому и выливалось оно въ сходныя формы. Тотъ, кто хотълъ бы уяснить себъ обстоятельства,

при которыхъ протекала земная жизнь Христа съ учениками, кто хотълъ бы хоть немного приподиять завъсу, отдъляющую отъ насъ Христа историческаго, тотъ долженъ внимательнъе вгляды-ваться въ еврейскую среду и ея обычаи, ибо на фонъ ихъ протекала земная жизнь Спасителя. И исторія пророческихъ движеній и характеръ ихъ весьма поучительны для пасъ въ этомъ отношеніи. Въ толиъ обыдениой появляется пророкъ, и въ отвътъ на призывъ его загораются сердца немно-гихъ избранниковъ. Мгновенный переломъ заставляетъ ихъ бросить все и итти ему вослъдъ. Такъ совершилось призваніе Христомъ псрвыхъ учениковъ (Петра и Андрся, Іакова и Іоанна — Мт. 4, 18-22); въ такой же обстановкѣ происходитъ и призваніе пророка Елисея Иліей по разсказу книги Царства: «И пошелъ онъ оттуда, и нашелъ Елисея, сына Сафатова, когда онъ оралъ; двънадцать паръ воловъ предъ нимъ, а самъ онъ при двънадцатой. И подощелъ Илія къ нему, и бросилъ къ нему плащъ свой. И оставилъ Елиссй воловъ и побъжалъ за Иліею, и сказалъ: позволь миъ поцъловать отца моего и матерь мою, и пойду за тобою. Онъ сказалъ ему: поди, воротись; ибо что я сдълалъ тебъ? Тотъ, отошедши отъ исго, взяль пару воловь и закололь ихъ, и на спарядъ воловъ сварилъ мясо ихъ, и раздалъ людямъ, и они ъли. А самъ всталъ и пошелъ за Иліею.» (І Цр. 19, 19-21). Такъ собирался вокругъ пророка кругъ учениковъ. Были они у Самуила (I Ир. 19, 20 сл.); у Илін ихъ было нятьдесятъ (IV Цр. 2, 7), у Елисея — сто (2 Цр. 4, 43). Какъ они живутъ? Довольно подробныя свъдънія объ зтомъ имъемъ мы въ разсказахъ IV-ой книги Царствъ о пророкѣ Ели-сеѣ. Они живутъ вмѣстѣ. Мы знаемъ, напримѣръ, что «сыны пророковъ», живущіе при Елисеѣ, строять себѣ новое жилище, ибо старое имъ тѣсно (6, 1-7). Не надо только представлять себѣ зту

жизнь въ формъ правильнаго общежитія. Мы знаемъ о женахъ идътяхъ пророковъ. Вдовъ одного изъ «сыновъ пророческихъ» Елисей, путемъ чуда съ елеемъ, ставшимъ неизсякаемымъ въ сосудъ, помогаетъ заплатить долги своего мужа и спасти своихъ дътей отъ нужды (4, 1-7). Очевидно, что исконная въ пророческихъ школахъ традиція жизни въ непосредственной близости со своимъ учителемъ не создала строго выработанной теоріи на этотъ счетъ. Можно было имѣть свой домъ, семью, устраивать по-своему свои личныя дѣла. Лишь въ непосредственномъ окруженіи учителя начинаеть дѣйствовать своеобразное общинное на чало. Чѣмъ живетъ это общество? Едва ли они много думаютъ объ этомъ. О нихъ думаютъ другіе. Человѣкъ изъ Ваалъ-Шалиши приноситъ Елисею хлѣбный начатокъ — двадцать хлѣбцовъ и немного зеренъ — какъ разъ во время, ибо у братства ничего нътъ (4, 42 сл.). Когда же совсъмъ ниче-го нътъ, варятъ себъ въ большомъ котлъ нохлебку го нѣтъ, варятъ себѣ въ большомъ котлѣ нохлебку изъ чего придется (4, 38-41). Женщина сунамитянка беретъ на себя заботы о Елисеѣ, и строитъ на своей усадъбѣ горенку, гдѣ бы онъ могъ пріютиться во время своихъ странствій по тѣмъ мѣстамъ (4, 8-10). Въ такихъ же условіяхъ — бытовыхъ и психологическихъ — начиналась проповѣдь Іоанна Крсстителя и Христа. И окружающіе видѣли въ этомъ движеніи продолженіе великихъ пророческихъ движеній, и само братство учениковъ склонно было себя такъ разсматривать. Этому можно привести наже нѣсколько косвенныхъ покаможно привести даже нѣсколько косвенныхъ дока-зательствъ. Наши каноническія евангелія хранятъ въ себѣ слѣды такихъ воззрѣній. Очень интересна въ этомъ отношеніи, напримѣръ, 11-ая глава евангелія отъ Матеея. Въ ней, называя Іоанна Предтечу пророкомъ, Христосъ отожествляетъ его вмѣстѣ съ тѣмъ съ Иліей (ст. 9 и 14). Это — отзвукъ твердо установившейся въ еврей-

ствъ традиціи, что, какъ нѣкогда, въ критическій моментъ борьбы за чистоту богопочитанія, пришли одинъ за другимъ два пророка — Илія и вдвое его сильнъйшій Елисей (IV Цр. 2, 9 — двойная часть духа; 4, 43 — двойное число «сыновъ пророческихъ» у Елисея), такъ и приходъ Мессіи долженъ послъдовать за появленіемъ предтечи Иліи. И, наконецъ, мягкія и успокаивающія заключительныя слова главы— «иго мое благо и бремя мое легко есть» суть перефразировка древняго про-роческаго обращенія, которымъ начиналъ пророкъ свое слово (главнымъ образомъ, грозящее слово). Въ еврейскомъ ему соотвѣтствуетъ «масса», что значитъ: 1) «бремя», «тяжесть» и 2) «изреченіе», «пророчество.» Въ Библіи это выраженіе встрѣчается весьма часто въ обоихъ смыслахъ (см. хотя бы словарь Гезеніуса). Особенно употребительно оно въ пророческихъ писаніяхъ, гдъ стоитъ въ началь, какъ нькій выкликъ, предупреждающій объ имѣющемъ послѣдовать предсказаніи. Вотъ нѣсколько примѣровъ: «масса о Ниневіи » (Наумъ I, 1); «масса, которое провидълъ Аввакумъ» (I, 1); «масса о Вавилонъ» (Ис. 13, 1) и мн. др. Перевести это можно было бы, пожалуй, такъ: «пророчество, тяготъющее надъ...» Правда, современные ссмитологи протестуютъ противъ сліянія въ одномъ и томъ же случать понятій «бремени» и «пророчества», настаивая на томъ, что это два различныхъслова, хоть и не отличающихся ни произношеніемъ, ни написаніемъ. Мнъ кажется, однако, что немь, ни написантемь. Мнь кажется, однако, что живой языкъ, языкъ пророковъ, не соблюдалъ такого раздѣленія, иначе непонятна стала бы 23-я глава пр. Іерсміи, основанная именно на тонкомъ смѣшеніи зтихъ понятій. Онъ обрушивается на лживыхъ пророковъ, обнадеживающихъ народъ и обманывающихъ его ложными прориданіями. Всюду слышноихъ: «бремя Господне!». Поэтому Господь запрещаеть даже употреблять это выражение, что-

бы не смѣшиваться съ ними. «Если спросить у тебя кто изъ народа, или пророкъ, или священникъ, говоря: «какое же бремя Господне?», то скажи имъ: какое бремя? — «Я покину васъ», говоритъ Гос-подь» И если пророкъ или священникъ, или изъ народа кто скажеть: «бремя Господне», то Я накажу того чсловѣка и домъ его. Но такъ говорите другъ другу и братъ брату: «что отвѣчалъ Господь?» или: «что изрекъ Господь?» А такого выраженія: «бремя Господне» впредь не употребляйте, иначе такому человъку слово это будеть тяжкимъ бременемъ; ибо вы извращаете слова Бога живаго, Господа Саваофа, Бога нашего.» (33-36). Вездѣ въ этомъ текстѣ, гдѣ стонтъ «бремя», въ еврсйскомъ ему соотвътствуетъ «масса». Т. о. евангеліе сохранило намъ слова, чуждыя даже самому составителю, слова Учителя, знавшаго, что онъ пришелъ исполнить законъ роки. Бремя грозныхъ испытаній народа, прозрѣваемыхъ провидцемъ древности, смѣнилось желаннымъ игомъ благой въсти. Для насъ здъсь важно это ощущение связи прошлаго съ настоящимъ; исходя изъ этого, мы яснъе представляемъ себъ традиціи и настроенія, вліявшія на форму евангельскаго общежитія. По характеру своему оно приближалось къ пророческой общинъ. Съ коммунизмомъ такая организація имъла столько же общаго, сколько можетъ имъть всякос общежи-Tie.

При такой постановкѣ дѣлается понятной и та невозможность свести въ цѣльную идеологическую систему всю совокупность разсѣянныъ въ нашихъ источникахъ заявленій общаго характера. И мы должны подойти къ вопросу безъ теоретической прсдвзятости; за это мы можемъ надѣяться приблизить къ своему пониманію ту героическую эпоху, хоть въ малой дозѣ осуществить мечту всякаго историка. При такомъ положеніи намъ не

нужно отбрасывать несогласныхъ съ нашей теоріей фактовъ. Къ фактамъ мы снова и обратимся.

Христосъ и ученики Его жили вмѣстѣ, и даже имѣли ящикъ для общихъ средствъ. Этотъ ящикъ былъ естественнымъ слѣдствіемъ того, что ихъ средства къ жизни не добывались ими самими. Для существованія этой группы энтузіастовъ необходимымъ условіемъ было существованіе братій, не порвавшихъ своихъ связей съ міромъ. Не для всѣхъ была эта полная лишеній жизнь — «могій вмѣстити да вмѣститъ», но признавать превосходство ея могъ каждый, и, признавъ его, естественно стремился выразить, чѣмъ могъ, свое преклонсніс передъ нею. Тѣ же психологическія причины вызвали къ жизни аналогичныя явленія у катаровъ и вальденсовъ средневѣковья («перфекты» и остальные въ міру обрѣтающієся братья); иѣчто подобное, вѣроятно, можно было наблюдать и въ ессействѣ.

Люди, порабощенные великой идеей, бросили всѣ свои обычныя занятія. Изрѣдка они ловили рыбу. Если не были въ домѣ Лаэаря или какогонибудь имущаго друга; въ домѣ тещи апостола Петра, то буквально не имѣли гдѣ преклонить голову. Заботились о нихъ другіе — принимали, кормили, снабжали необходимымъ. Были и такіе, большею частью женщины, что, проникнувшись высотой ихъ учснія, чувствовали вмѣстѣ съ тѣмъ сердцемъ, чуткимъ сердцемъ матери, всю непрактичность этихъ энтузіастовъ. Они, какъ малыхъ дѣтей, боялись оставить ихъ, и шли за ними, служа имъ. — «Послѣ сего Онъ проходилъ по городамъ и селсніямъ, проповѣдуя и благовъствуя Царствіе Божіе, и съ Нимъ двѣнадцать. И нѣкоторыя женщины, которыхъ Онъ исцѣлилъ отъ злыхъ духовъ и болѣзней: Марія, называемая Магдалиною, изъ которой вышли семь бѣсовъ, и Іоан-

на, жена Хузы, домоправителя Иродова, и Сусанна, и многія другія, которыя служили Ему имѣніемъ своимъ» (Лк. 8, 1-3). Какъ служили? Можетъ быть, распредѣляли, учитывали? Нѣтъ, здѣсь не было даже того, что зовутъ «коммунизмомъ потребленія» — равномѣрнаго и для всѣхъ равнаго расходованія. На вечерѣ въ домѣ Лазаря (Іоаннъ 12) Марфа служила, а Марія возлила на ноги Учителя фунтъ драгоцѣннаго нардоваго мура. Это была роскошь. Такъ и понялъ Іуда. Если умѣстно шутить въ серьезныхъ вещахъ, то да будетъ позволено мнѣ сказать, что сдинственнымъ коммунистомъ въ окруженіи Христа былъ именно онъ, Іуда. Онъ сказалъ: «для чего бы не продать это муро за триста динаріевъ, и не раздать ни-

щимъ.» Раздать, распредълить!

Традиціи, дъйствовавшія въ общинъ евангельской, продолжали дъйствовать и въ апостольской церкви Герусалима. Ростъ числа членовъ, естественныя разслоенія въ ихъ средъ, распространеніе церкви за предълы Іерусалима, а потомъ и Палестины, должны были усложнить и видоизмънить организацію. Но нъчто сохранилось въ ней отъ временъ Христа даже на почвъ эллинистической. Таковы странствующіе проповъдники съ пророками во главъ. Была принята также всей церковью и укръпилась въ ней традиція содержать членовъ Ісрусалимской общины. Здѣсь дѣйствовали не только невѣроятно быстрый ростъ общины, изсякновеніе м'єстныхъ средствъ, но также и обравовавшісея въ ней навыки и привычки. Во вс'єхъ вовавшисен въ неи навыки и привычки. Во всъхъ церквахъ разсѣянія производились сборы на братій Іерусалима. Всѣ эти условія повели къ созданію въ Іерусалимѣ порядковъ, давшихъ поводъ отожествлять ихъ съ коммунистическими. Да другой формы, кромѣ организованнаго распредѣленія, и не могло быть для средствъ, поступавшихъ со стороны. Но повсюду вь остальныхъ церквахъ

это разсматривалось, какъ особенность Герусалимской церкви, пожалуй, какъ ея право. За предълами Герусалима подражанія оно не вызвало. Основная причина та, что христіане вообще не были соціальными реформаторами. Сердце ихъ не на землѣ, а тамъ, гдѣ сокровище ихъ на небъ. «Думайте о горпемъ», бросаетъ ап. Павелъ въ посланіи къ Колоссянамъ (3, 2). На земль они, какъ дъти. Идя проповъдывать, они, по слову Спасителя, не должны брать ни посоха, ин сумы, ни хлѣба, ни серебра и не имѣть двухъ персмѣнъ одеждъ (Лк. 9, 3). «Не заботьтесь для души вашей — завъщалъ имъ Учитель — что вамъ ъсть, ни для тъла, во что одъться. Душа больше пищи, и тъло — одсжды.» (Лк. 12, 22). Далъе о итицахъ небесныхъ и лиліяхъ полей. Не такія настроснія могуть служить стимуломъ процвітапія на землъ. На свое пребываніе на ней они смотрѣли какъ на краткую, временную стадію. «Пришельцы», «странники» въ мірѣ, любили опи называть ссбя. Позтому - то не нужно и собирать сокровищъ на землѣ, «гдѣ моль и ржа истреб-ляютъ.» Тѣмъ болѣе, что эти тлѣнныя сокровища тяжкими путами ложатся на человъка, привязывають его къ землъ. Христіанство древнее больно чувствовало зту трагедію раздвоенія человъка между земнымъ и небеснымъ. Отсюда и всъ его филиппики противъ богатства; отсюда — «отре-кись отъ себя», лучше «продай имущество и раз-дай бъднымъ.» Не въ имущественныхъ отношеніяхъ здёсь дёло, и не въ пайкё для бёдныхъ, а въ боязливомъ и брезгливомъ отношеніи къ имуществу, источнику человъческаго малодушія. «Кто поставиль меня судить или дѣлить васъ?» сказалъ Христосъ человѣку, просившему Его раздѣлить наслѣдство между нимъ и братомъ (Лк. 12, 14). Эту глубокую истину власти земли, того, что «духъ бодръ, а плоть немощна», ясно сознавалъ вследъ за Христомъ и апостолъ Павелъ. Онъ, въ своихъ заботахъ оградить слабаго человъка отъ соблазна и паденія, еще больше хотъль бы изолировать его отъ мірского — уговорить воздержаться и отъ брака, ибо — звучать задушевныя и заботливыя слова, — «будете имъть скорби по плоти; а мнѣ васъ жаль». (I Кр. 8, 28). И эта трогательная любовь къ слабому и страдающему есть самое характерное въ христіанствъ. Отсюда, а не изъ соціальных теорій исходить его призывъ къ труждающимся и обремененнымъ, къ гръшникамъ. Въ любви и главная сила христіанина. Она споспъшествуетъ ему въ достиженіи непосильнаго (Рм. 8, 28). Еписточникъ вълюбви Того, кто отдалъ все за человъчество, кто прошелъ черезъ порогъ смерти. Здѣсь — мистерія христіанства. Крещеніе въ смерть Христа есть вмѣстѣ съ тѣмъ смерть ветхаго человъка въ посвящаемомъ (Рм. 6, 3). Въ смерти стараго родится новый человъкъ — «и уже не я живу, но живеть во мнѣ Христосъ. А что нынѣ живу во илоти, то живу вѣрою въ Сына Божія, возлюбившаго меня и предавшаго Себя за меня.» (Гал. 2, 20). Идея любви дѣлается почти осязаемой: «любовь — кровь Христа» (Игн. Бги. Тралл. 8). Величайшая напряженность чувства разрѣшается величественными выраженіями его. Ярче всего этотъ пафосъ любви выраженъ въ т.-и. «гимнъ любви» 1-го посланія апостола Павла къ Коринфянамъ, каковой я и позволю себъ привести въ заключение (13, 1-8):

«Если я говорю языками человъческими и ангельскими, а любви не имъю, то я — мъдь звеня-

щая, кимвалъ бряцающій.

Если имъю даръ пророчества, и знаю всъ тайны, и имъю всякое знаніе и всю полноту, въру, такъ что могу и горы переставлять, а любви не имъю, — то я ничто.

И если я раздамъ все имъніе мое и отдамъ тъло

мое на сожженіе, а любви не имѣю, нѣтъ мнѣ въ томъ никакой пользы.

Любовь долго терпить, милосердствуеть, любовь не завидуеть, любовь не превозносится, не гордится, не безчинствуеть, не ищеть своего, не раздражается, не мыслить эло, не радуется неправды, и сорадуется истинь; она всс покрываеть, всему върить, всего надъется, все псреносить.

Любовь никогда ис перестанеть, хотя и пророчества прекратятся, и языки умолкнуть, и знаніе

упразднится.»

М. А. Георгіевскій.

## РЕЛИГІОЗНОЕ ОСНОВАНІЕ ЧУДА.

Характернъйшее явленіе нашего времени — устремленіе къ тайному и чудесному. Оно наблюдается не только въ области узко-религіозной, но и въ области философской, даже строгой науки. Въ области философской оно выражается въ возвратъ къ мстафизическимъ проблемамъ, которыя вновь занимаютъ центральное мъсто въ философскихъ системахъ, а въ области науки — возвратъ къ виталистическимъ концепціямъ. Несомить по, и то и другое знаменуетъ нъкоторый — быть можетъ еще слабый, еще не всеобщій — сдвигъ въ умахъ, заключающійся въ усиленіи интереса къ сокровенному основанію бытія, въ искапін таинственнаго духовнаго истока жизни.

Позитивизмъ не создалъ и не могъ создать цѣлостнаго міровоззрѣнія. Это ему было еще меньше подъ силу чѣмъ даже грубому матеріализму. Позитивизмъ ноставилъ непреходимыя границы человѣческому познанію. Агностицизмъ сталъ пафосомъ положительнаго направленія въ философіи. И въ этомъ былъ великій соблазнъ позитивизма, потому что онъ сузилъ кругъ духовныхъ интересовъ человѣка. Сверхчувственное стало запретнымъ для человѣческаго ума. Знаніе о мірѣ свелось къ знанію законовъ, управляющихъ міровымъ процессомъ. Печать позитивизма легла на современную науку. Наука и религія стали несо-

ви встимы. Научное стало принципіально враждеб-

но религіи.

Но позитивизмъ не могъ убить религіи. Ни одна теорія не въ состояніи уничтожить фактовъ, а внутреннее влеченіе къ религіознымъ тайнамъ — неистребимый фактъ духовной жизни человѣка. Однако, позитивизмъ оказался несостоятеленъ и въ области чисто научной. Онъ столкнулся съ фактами чувственнаго міра, которые не укладываются въ шаблонѣ положительнаго мышленія. Мы не говоримъ уже о соціальной жизни, гдѣ факты находятся въ еще болѣе разительномъ противорѣчіи съ положительной концепціей. Такъ позитивизмъ преодолѣвается на двухъ путяхъ. И оба пути ведутъ къ постановкѣ проблемы духовнаго основанія бытія,

Есть въ области физіологіи группа явленій, гдѣ нути религіозной мысли встрѣчаются съ путями научной мысли, нащупывая почву для взаим-наго пониманія, можеть быть даже соглашенія. Это область такъ называемаго оккультизма (въ концѣ концовъметапсихика обнимаетъ область тѣхъ же явленій, развѣ только болѣе ограниченную). Это явленія, которыя не укладываются въ положительную концепцію и которыя до недавняго времени пе признавались позитивной наукой. Ихъ природа такова, что ихъ можно назвать магическими явленіями, чудесами; но нозитивная наука не знаетъ ни магіи, ни чудесъ, и опа предпочитала проходить мимо фактовъ, только бы не впасть въ противоръчіе. И въ томъ обстоятельствъ, что представители точной науки въ настоящее время остановили свое пытливое впиманіе на явленіяхъ оккультизма, признавая ихъ, какъ фактъ, и пытаясь увидъть въ нихъ проявление невъдомыхъ до сихъ поръ позитивной наукъ силъ человъческой души, въ этомъ обстоятельствъ какъ разъ и можно видъть признакъ духовнаго сдвига въ умахъ. Гораздо глубже вникаеть въ этн таинственныя и чудесныя явленія религіозная мысль. Свободная отъ традиціоннаго догматизма положительной науки, всегда съ трудомъ преодолѣваемаго, религіозная мысль и въ силу своего особаго метода изслѣдованія имѣєтъ преимущество въ изученіи этихъ явленій. Она легко, порывисто и экстатично проникаетъ въ эту область таинственнаго, улавливая въ нихъ присутствіе сверхъестественнаго. Гдѣ точная наука осторожно нащунываетъ факты и столь же осторожно заключаетъ о наличін въ природѣ загадочныхъ и непопятныхъ силъ, до сихъ поръ ей пензвѣстныхъ тамъ религіозная мысль увѣренно указываетъ на присутствіс сверхъсстественной воли. Тамъ, гдѣ наука видитъ просто необъяснимые факты, религіозная мысль усматривастъ чудеса и знамснія. Она даже пытается использовать явленія оккультизма съ апологстической цѣлью.

Но какъ разъ въ области оккультиыхъ явленій для религіозной мысли кроются опасности, грозящія искаженіемъ религіозной идеи. Сближаясь въ этой области съ точной наукой, устанавливая съ ней нѣкоторый союзъ, религіозная мысль сама поддается соблазну экспериментальнаго изслѣдованія. Такъ происходитъ то смѣшеніе религіозныхъ и положительныхъ понятій, которое роковымъ образомъ влечетъ за собой качественное ущербленіе религіозной идеи. Нарождастся опасность спиженія религіозной цѣнности вѣры; религія грозить вылиться въ особый видъ ученой магіи. Это смѣшеніе понятій прямо направлено противъ религіи, такъ какъ оно создаетъ ложные религіозные образы, болѣе тонкіе, чѣмъ простые идолы, и болѣе опасные, чѣмъ откровенный атензмъ. Именно благодаря этому смѣшенію понятій могло появиться такое глубоко противорѣчивое и антиномичное понятіе, какъ «наука у чудесахъ». Благодаря тому же смѣшенію могъ возникнуть соблазнъ

апологетическаго использованія оккультныхъ явленій. Съ точки зрѣнія строго религіозной совершенно безплодна всякая попытка оправданія, чудесь на основѣ метапсихики. Чудо можетъ имѣть только одно оправданіе — религіозное, есть только одинъ путь познанія чуда — мистическій. Чудо алогично и именно поэтому его положительное оправданіе песостоятельно. Всякая попытка позитивнаго обоснованія чуда, всякая попытка черезъ внѣшній опытъ прійти къ внутреннему, т. е. религіозному узрѣнію чуда, фатально ведеть ко лжи. Явленія, оккультизма въ этомъ отношенін особенно полны опасностей.

Задача настоящей статьи начертать грапицы естественаго явленія и чуда. Въ нхъ раздѣлѣ мы попытаемся найти мѣсто явленіямъ оккультизма; тогда намъ станетъ очевидна опасность нхъ магическаго истолкованія.

Что такое чудо? Этоть вопросъ самь собой влсчеть за собой другой: что такое ис-чудо? Между какими областями бытія устанавливается то дъйственное отношеніс, которое называется чудомь?

Христіанскоє вѣроученіе усматриваеть въ чудѣ актъ воли Божіей, направленной на внѣшній міръ. Таково формальное опредѣленіе чуда. Въ немъ мы видимъ противоставленіе воли Божьей внѣ Его лежащему міру. Но это не раздѣленіе міра и Бога, не утвержденіе двухъ абсолютныхъ корней бытія, но лишь двухъ неравныхъ сферъ бытія; абсолютнаго начала бытія — Бога и міра, Имъ сотвореннаго. Это противопоставленіе мы можемъ принять за исходное положеніе.

Но не всякое отношеніе міра къ Богу есть чудо. То, что человѣкъ тонетъ въ водѣ мы не называемъ чудомъ, но ничѣмъ необъяснимую способность хожденія по водѣ мы называемъ чудомъ, Въ первомъ случаѣ мы говоримъ объ явленіи міра естественна-

го, міра въ себъ замкнутаго, въ которомъ все совершается по законамъ и въ силу законовъ. Это міръ внѣ Бога лежащій, какъ бы міръ покинутый, въ которомъ природный процессъ совершается безъ участія трансцедентной воли; это процессъ себъ довлѣющій, въ силу собственной своей природы совершающійся. Всякій моментъ этого процесса есть не-чудо. Эта идея міра оставленнаго и себъ довлѣющаго получила наиболѣе законченное выраженіе въ положительной философіи.

Позитивизмъ исходить изъ того основного утвержденія, что между всѣми явленіями міра суще-ствуетъ постоянная причинная связь. Все, что начало быть, имѣетъ свою причину. «Всякое явначало быть, имъетъ свою причину. «Всякое явленіе имъетъ свою феноменальную причину, т. е. имъетъ впереди себя другое явленіе или какуюнибудь комбинацію явленій» (О. Контъ); «каждый фактъ, имъющій начало, имъетъ и причину», при чемъ «неизмънно предшествующій фактъ называется причиной, неизмънно наступающій за нимъ слъдствіемъ»; или еще болъе полно: причиной называется «совокупность предшествующихъ, за которыми явленіе неизмънно или безусловно слътичетъ» (П. С. Милль, Порика, т. 1). Это опредъпедуетъ» (Д. С. Милль, Логика, т. I). Это опредъленіе совершенно игнорируетъ то, какое даетъ причинъ школа Аристотеля, стремящаяся выявить онтологическій смыслъ причинности. Позитивизмъ имъетъ дъло только съ феноменальной стороной причипности, игнорируя ея метафизическое основаніе. Контъ совершенно отвергаетъ всякую совержестимость положительной концепціи съметафизической или теологической; эта несовмъстимость вытекаеть изъ постоянства неизмѣнныхъ законовъ управляющихъ міромъ и не допускающихъ вмѣшательства посторонней силы въ существующій порядокъ. Таково механическое возэрѣніе на міровой процессъ. Съ этой точки зрѣнія существен-

нымъ свойствомъ мірового процесса является его имманентная необходимость.

Одно событіе вытекаеть изъ другого съ необходимостью; оно неможеть не наступить, если только ему предшествуеть другое опредъленное событіе; каждое событіе — необходимое звено въ цъпи причинъ и слъдствій. Позитивизмъ не говоритъ, въ чемъ сущность причины, каковъ характеръ той силы, которая съ роковой неизбъжностью устремляетъ міровой потокъ по неизмѣнному пути. Онъ говоритъ лишь, что эта сила (впрочемъ, онъ не называетъ ее даже силой) имманентна міровому процессу, что она есть самъ законъ необходимой связи причинъ и слъдствій. Ничто внъ его находящееся не направляетъ міровой процессъ, ни-какая иная трансцедентная сила не вноситъ ника-кихъ измѣненій въ его роковую предопредѣлен-ность. Явленія вселенной не управляются волей боговъ — живыхъ существъ, одаренныхъ сознанісмъ и волей, какъ то утверждаетъ тсологическая точка зрънія; явленія вселенной вмъстъ съ тъмъ не управляются какими-либо сущностями, силами или способностями, хотя и присущими самимъ вещамъ, по отъ нихъ отличными, какъ то утверждастъ метафизическая точка зрънія. Они управляются присущей имъ силой необходимости.

Тсперь мы знаемъ, что такое пе-чудо. Для пасъ теперь ясно, что если бы каждый моментъ мірового процесса вполнъ и безусловно отождествиялся съ волей Божьей, то о чудъ невозможно было бы говорить. Въ этомъ смыслѣ правъ Гарнакъ, что попятіе чуда «стало возможно только съ познаніемъ законовъ природы и съ ихъ всеобщимъ признаніемъ» (Гарнакъ, Сущность христіанства). И въ этомъ заслуга нозитивизма.

Позитивизмъ выявилъ причинную пеобходимость естественяаго міра; но эту необходимость, безпрерывнымъ потокомъ льющуюся во времени,

онъ понялъ, какъ абсолютное основаніе бытія естественнаго міра; между тѣмъ въ его необходимости раскрывается тварная сущность природнаго міра, относительность его бытія, его ничтожество. Каждое мгновеніе жизненнаго становленія, это — плѣненпое звено въ тяжелой цѣпи причинной необходимости. Вѣчное и неизбывнос слѣдованіе причинъ и слѣдствій, мельканіе «да» и «нѣтъ» это вѣчное — во времени — свидѣтельство о началѣ міра, объ его рождспіи, объ его приходѣ въ бытіе изъ пебытія.

Изъ тварности вытекастъ вибноложность міра Богу, оставленность и нокинутость міра Богомъ. Изъ тварности же вытекаетъ его обусловленность и необходимость. Но до гръхопаденія виъполож ность и необходимость прпродиаго бытія исчезала въ порывъ любви человъка къ Богу, въ ноклоненіи и свободномъ подчиненін свосй воли волѣ Божьей, какъ волъ любящаго и любимаго Отца. Въ восторгъ любви и ноклоненія Богу исчезало тягостное чувство тварности и утверждалось истинное бытіе — бытіе въ любви; въ свободномъ подчинсніи своей воли вол'т Божьей достигалась истинная свобода — свобода въ совершенствъ. Гръхопаденіе и было отнаденіемъ человъка отъ любы, поклопенія и свободнаго подчиненія волѣ Божьсй. Грѣхопаденіе явилось слъдствісмь попытки къ ложному самоутвержденію, слъдствіемъ своеволія. Вотъ ночему мы говоримъ, что каждый моментъ мірового процесса нельзявноди вибсзусловно отождествлять съ волей Божьей. Утверждая свою волю, чсловъкъ утерялъ свободу въ совершенствъ; отпынъ тварность стала для него тягостнымъ разрывомъ съ Богомъ, неизбывной обусловленностью и необходимостью его естественнаго бытія. Такъ трансцедентность и необходимость природнаго міра явились слѣдствіемъ грѣхопаденія, ибо естественное состояніе есть состояніе отпаденія отъ Бога, есть свосволіе, фатально упирающееся въ необходимость. Но позитивизмъ поняль зту необходимость, какъ абсолютное основаніе бытія; понятно, такимъ образомъ, почему на основѣ позитивизма невозможно построить положительнаго понятія чуда. «Невозможно разумно разсуждать противъ чуда», говоритъ Паскаль, но въ такой же мѣрѣ не возможно разумно обосновать чудо. Ирраціональная природа чуда доступна только сверхчувственному познанію; только въ мистическомъ опытѣ мы познаемъ чудо, какъ безусловный фактъ. Это объясиясть, почему познаніе чуда доступно вѣрующему, не знающему мудрости позитивной философіи. «Каковъ бы ни былъ фактъ, говоритъ Милль

(Логика, т. I), ссли онъ началъ существовать, то былъ предшествуемъ какимъ-либо фактомъ или какими-либо фактами, съ которыми онъ неизмънно связанъ.» Но въ актъ чуда мы какъ разъ имъсмъ случай, когда факту начавшему существовать -въ смыслъ внъщнемъ, позитивномъ, — не предшествоваль никакой другой факть. Иными словами, мы имъемъ случай, когда фактъ возникаетъ бсзъ феномснальной причины. И это ссть единственное возможнос позитивнос опредъление чуда. Ясно, почему мы не можемъ въ чувственномъ опытъ познать сущности чуда. Въ самомъ дѣлѣ, представимъ ссбѣ случай, когда мы имѣемъ дѣло съ фактомъ, всѣ возможныя причины котораго исключаются. Могли ли бы мы, пользуясь мстодомъ остатковъ, сдълать индуктивнос заключение о чудъ? Очевидно, нътъ, потому что вычтя всъ возможныя чувственныя причины, мы получимъ нуль. На этомъ нулъ мы не въ состояніи построить идеи о религіозномъ основаніи чуда. Правда, мы могли бы построить на немъ отрицательное обоснованіе чуда, но цѣнность этого метода въ этомъ смыслѣ, консчно, относительна, потому что мы не знаемъ всъхъ причинъ мірового процесса.

Итакъ, съ точки зрѣнія позітивнаго міровоззрѣнія чудо представляется абсурдомъ, потому что ни одинъ фактъ не можетъ возникнуть безъ предшествующаго ему другого факта. Но въ религіозномъ познаніи чуда зта апорія преодолѣвастся воспріятісмъ воли Божьей въ актѣ чуда. Воля Божья есть производящая причина (causa efficiens) чуда. Воля Божья творитъ чудо изъ ничего. Она властно прерываетъ цѣпь причинъ и слѣдствій и побѣдоносно вторгается въ міръ необходимаго. Она преодолѣваетъ природную необходимость и накъ бы вновь творитъ міръ въ одней точкѣ времени и пространства. Она сама не включается въ цѣпь причинной необходимости; она остастся надъ ней. Она способна начинать причинный рядъ, оставаясь сама безначальной, то-есть абсолютно свободной. Потому что сверхъсстсственное лежитъ нс за предѣлами матеріальнаго, чувственно-воспринимаемаго, но за предѣлами пеобходимаго.

Какъ актъ воли Божьсй, чудо имъетъ абсолют-

ный религіозный смысль.

Чудо есть преодольніе волей Божьей естественной судьбы человька, совершаемое во имя сто спасенія. И съ этой точки зрвнія его сущность по можеть быть раціонализована. Чудо не есть воздаяніе за заслуги человька, оно и не сеть наказаніе за сго грвхи. Въ актв чуда внезапно прерывается естественная судьба человька и направляется по иному таипственному пути. Каковьбы ни быль этоть новый путь: тяжекъ или легокъ, страшенъ или радостенъ, все равно онъ возникаетъ во имя спасенія человька, потому что по загадочному пути ведеть Богь человька къ его окончательной судьбь. И въ напряженіи въры человькъ ощущаеть прикосновеніе руки Божьей, любовно ведущей его къ спасенію.

Но чудо не есть магическій акть. Спасеніе че-

ловѣка достыгаетея не въ немъ, но черезъ него, не помимо человѣка, но вмѣстѣ съ нимъ, черезъ свободное пріятіе Божьей воли, постигаемой въ откровеніи. Такой именно выеокій религіозный смыслъ чуда раскрывается намъ въ Евангеліи.

Евангельскія чудеса — это великій потокъ любви Божьей, изливаемой на человъка; здъсь Богъ нисходить къ человъку, отдаеть Себя человъку во имя еге спасенія. Это какъ бы предварсніе Голгофы, великой жертвы, принессиной воплотившим-ся Богомъ во имя спасенія человъка. «И сжалился надъ нимъ», «и умилосердился надъ пимъ» — вотъ нсизмѣнно повторяющіеся мотивы свангельекихъ чудесь. Онъ исцёляеть больныхъ, воскрещаеть мертвыхъ насыщаеть голодныхъ. Опъ вездъ тамъ, гдѣ человъческія муки и страданіс, избавляеть отъ нссчастій, утѣшаєть отчаявшихся. Онь расточаєть свою безмѣрную любовь на веѣхъ: богатыхъ и бѣдныхъ, ницихъ и знатныхъ, іудеевъ и язычниковъ. Онъ направляетъ судьбу человъка по линіи земного совершенства и счастья. Но не слъдуеть понимать, подобно Гарнаку, зтоть путь, какъ абсолютную натуралистическую цѣнность. Это было бы раціонализаціей и профанацісй чуда, раскрывающаго въ себѣ абсолютный религіозный смыслъ.

Спаситель прерываеть естественную судьбу чсловъка и направляеть ее по пути земного совершенства, и въ этомъ надо видъть указаніе на близкую побъду надъ смертью и грядущее преображеніе міра. Въ чудесномъ воскрешеніи мертвыхъ и исцъленіи больныхъ человъку открывается преддверіе свътлаго преображеннаго міра — потеряннаго рая. Черезъ побъду надъ гръхомъ, черезъ одолъніс смертнаго человъкъ вступить въ рай. И замъчательно: возвращая больныхъ и немощныхъ къ жизни, Спаситель наставляетъ ихъ: «Иди и больше не гръши.» Таковъ религіозный

смыслъ чудесъ Спасителя. Этотъ смыслъ раскрывается человѣку черезъ свободное напряженіе вѣры. Только вѣрующій, только ищущій и чающій достопнъ узръть чудо и только ему раскрывается религіозный смыслъ чуда. И когда Спаситель творитъ чудо, Онъ творитъ сго среди върующихъ и для върующихъ. Онъ прямо спрашиваетъ: «въ-руете ли, что Я могу зто сдълать.» (Мт. IX, 28), или предупреждаеть: «если сколько-нибудь можешь въровать, все возможно върующему.» (Мрк. ІХ, 23), или даже испытываетъ въру (исцъленіе бъсноватой дочери хананеянки, (Мт. XV, 22-28). Невърующій исдостоннъ видъть чуда, потому что оно подавляетъ его, ужасаетъ сго, порождая суевърія. Въра можетъ быть только свободной, несвободная въра, это суевъріе и ужасъ. «Внушить въру уму и сердцу силою и угрозами — это значить внушить не въру, а ужасъ», говоритъ Паскаль. Но внушить въру чудомъ, это значитъ впушить ее силой. У маловърующихъ, колеблющихся и сомнъвающихся чудо вызываетъ смущение и страхъ. Ньвающихся чудо вызываетъ смущение и страхъ. Даже у учениковъ Его чудеса особенно величественныя вызываютъ страхъ (Мт. XIV, 26, Мрк. VI, 49, Лк. V, 9, и VIII, 25). И когда Онъ видитъ невъріе и опасность соблазна, Онъ не творитъ чудесъ. Онъ покинулъ страну Гергесинскую, потому что видълъ страхъ и ужасъ, охватившій жителей при видъ исцъленнаго бъсноватаго. А въ другомъ мъстъ еще опредълениъе говорится о томъ же: «И не совершилъ тамъ многихъ чудесъ по невърію ихъ, потому что соблазнялись о Немъ.» (Мт. XIII, 58).

Горькимъ упрекомъ Онъ отвѣчаетъ на просьбу книжниковъ и фарисеевъ о знаменіи: «Родъ лукавый и прелюбодѣйный ищетъ знаменія; и знаменіе не дастся ему, кромѣ знаменія Тоны пророка.» Они просятъ о знаменіи, потому что не вѣрятъ, но Онъ знаетъ, что они и знаменію не повѣрятъ,

соблазнятся, ибо «если Моисея и пророковъ не слушають, то если бы кто и изъ мертвыхъ воскресъ, не повърятъ» (Лк. XVI, 31), Т. е. они не имъютъ, свободной въры, и знаменія не дадутъ имъ этой въры, но въру ложную и соблазны. Именно такую ложную въру и соблазны будутъ вызывать чудеса антихриста. Антихристъ знаетъ эту тайну невърующой души, и онъ прибъгнетъ къ ложнымъ чудссамъ чтобы совратить невърующихъ и колеблющихся. «Ибо возстанутъ лжехристы и лжепророки и дадутъ великія знаменія и чудеса, чтобы прельстить если возможно и избранныхъ.» (Мт. XXIV, 24).

Иное значение и иной смыслъ имъли чудсса Спасителя для върующихъ. Для той массы, кототорая предчувствовала, что настали времена и сроки Мессіи, которая съ замираніемъ сердца ждала Его. Чудеса Спасителя были свидътельствомъ того, что Онъ именно и ссть пришедшій Мессія. Въ этихъ чудссахъ Спаситель прямо открывалъ Себя имъ, какъ Сынъ Божій, пришедшій спасти людей. «И дивился весь народь, и говориль: не это ли Христось, сынь Давидовь.» (Мт. XII, 23). Но въра дълаетъ человъка достойнымъ не только узрѣть чудо, но и творить чудо. Спаситель говорить своимъ ученикамъ: «Истинно, истинно говорю вамъ: если будете имъть въру и не усомнитесь, не только сдълаете то, что сдълано со смоковницей, но и если и горъ сей скажете: «поднимись и вергнись въ море» — будетъ.» (Мт. XXI, 21, Арк. ХІ, 23). Но здъсь не говорится ни объ опытахъ самовнушенія факировъ тъсно связанныхъ съ ма-гіей, ни о внушеніи въ гипнотическомъ состояніи, практикуемомъ въ соврсменной медицинѣ, но о свободной вѣрѣ сыновъ Божіихъ, помощью благодати Божіей творящихъ чудеса. «И призвавъ двѣнадцать учениковъ Своихъ, Онъ далъ имъ власть надъ нечистыми духами, чтобы изгонять ихъ и

врачевать всякую болѣзнь и всякую немощь.»

(MT. X. I,).

Итакъ, въ смыслъ метафизическомъ граница между чудомъ и не-чудомъ совпадаетъ съ границей между свободой и необходимостью. Чудо безпричинно, оно является намъ изъ міра безпачальнаго, изъ міра абсолютной свободы. Въ смыслъ религіозномъ чудо есть актъ откровенія, въ которомъ Богъ прямо говоритъ върующему: оно обладаетъ абсолютнымъ смысломъ и не можетъ служить средствомъ внушенія въры. Въ какомъ же отношеніи къ чуду стоитъ явленія оккультизма? Есть ли въ нихъ признаки откровенія? И съ другой стороны: какое мъсто занимаютъ явленія оккультизма въ ряду естественныхъ явленій міра? Подчинены ли они закону причинной необходимости или же представляютъ собой факты, о которыхъ мы можемъ сказать, что они возникаютъ безъ причины? Невозможно безъ глубокаго волненія читать о

Невозможно безъ глубокаго волненія читать о необычайныхъ и непостижимыхъ явленіяхъ, составляющихъ область новой науки — науки о чудесахъ — метапсихикъ. Мы исходимъ изъ убъкденія, что они подлинные факты, и тутъ передъ нами встаетъ загадка, способная смутить самый проникновенный и самый искушенный въ положительныхъ изслъдованіяхъ умъ. Какъ понять и какъ уложить въ шаблонъ положительнаго мышленія такія исключительныя, прямо потрясающія явленія, какъ матеріализація живыхъ существъ? Въ присутствіи медіума, находящагося въ состояніи транса, появляется свътящаяся туманная масса которая постепенно сгущается и принимаетъ образъ живого существа, человъка, движущагося, говорящаго, смъющагося, совсршающаго всъ движенія и жесты, свойственные живому реальному человъку. Какъ понять явленія телепатіи, угадыванія чужихъ мыслей? Или поразительные случаи предсказанія событій, которыя наступаютъ и сбы-

ваются съ такой точностью, словно были списаны «съ натуры»? Эти явленія идуть вразрѣзъ рѣшительно и безповоротно съ установившимися положительными концепціями въ физіологіи. Большс того, кажется они противорѣчатъ самой основѣ положительной науки — закопу связи причины и слъдствія. Положительная философія учить, что возможень одинь видь предсказанія — раціональнаго, т. е. основаннаго на опытъ. Мы знаемъ, что будеть дождь, потому что ртуть въ барометръ падаетъ. Это простъйшій видъ предсказапія на основъ опыта. Но на какомъ опытъ можно основать предсказаніе съ безусловной точностью чьсйнибудь насильственной смерти? войны? пожара? Здъсь умъ теряется въ догадкахъ и въ потрясенной душѣ начинастъ наростать съ нспреодолимой силой убѣжденіе, что передъ нами сверхестественное явленіе, голось высшихь силь. Этоть уклонь въ мистику, это страстное устремленіе души въ иной міръ, это порываніе ввысь и исканіс знаковъ Божьей воли въ окружающей насъ дъйствительности такъ попятно и такъ внутренно оправдано для чуткой религіозно-ищущей души. Не въ обычномъ теченіи жизни она ихъ ищеть, не въ фактахъ очевидно вытекающихъ изъ закона причинной исобходимости, но въ явленіяхъ загадочныхъ, необъяснимыхъ и поражающихъ. «Старое суевъріе, --- го-яснимыхъ и поражающихъ. «Старое суевъріе, — говорить Оливеръ Лоджъ, — что Богъ... говорить болье ясно черезъ громъ, катастрофы или тайны чуда, чьмъ черезъ спокойное теченіе обыкновсинато существованія.» (О. Лоджъ, Сущность въры). Пусть это суевъріе, пусть оно признакъ ущербленной и пепросвътленной въры, но оно чрезвычайно характерно для человька во всъ времена и у всъхъ народовъ. Понятно почему область оккультныхъ явленій съ такой силой притягиваетъ къ себъ и гипнотизируетъ религіозно-ищущихъ людей: въ этихъ таинственныхъ и поразительныхъ фактахъ они порыватся узръть знаки Божьяго могущества, силы и славы. Но именно здъсь, въ области этихъ «чудесъ» скрываются опасности величайшаго соблазна, вытекающаго изъ тончайшаго смъшенія религіозныхъ идей и понятій положительной науки: оно ведеть ко лжи, суевърію, къ особаго рода ученой магіи. Ученымъ магомъ по мысли Вл. Соловьсва будеть грядущій антихристь. (Три разговора, Повъсть объ антихристь). Здъсь религіозное входить въ естественное, небесное низводится на землю, смъщиваясь съ земнымъ, но не соединяясь съ нимъ, не разрѣшаясь ни въ ясность положительной истины, ни въ возвышенность религіознаго узрвиія. Здвсь нарождается опасность кощунственной и трагически-бсзплодной попытки проникновенія и овладінія тайнами царства Бо-жьяго черезъ двери позитивнаго, земного, горизонтально-плоскаго мышленія. Ибо есть единственный путь въ царство Божье — путь святости. Царство Божье открывается только чистому и непорочному сердцу.

«Блаженны чистые ссрдцемъ, ибо они Бога узрятъ». (Мт. V, 8).

По иному пути идеть магь: своимъ плоскимъ умомъ опъ стремится познать тайны царства Божьяго, лежащаго въ ипомъ глубинномъ измѣреніи; силой и насиліемъ онъ хочетъ овладѣть ими. Наука магіи не раздѣляла строго міра естсственнаго отъ сверхъестественнаго, не проводила четкой грани между причиннымъ родомъ явленій и сокровенными силами, лежащими въ основѣ видимато міра. Можно думать, что существовала смутная идея о постоянномъ порядкѣ въ природѣ, для преодолѣнія котораго нужна была сила талисмановъ и заклинаній; но ясно, что сила талисмана не совпадала съ силами природы; онѣ противостоятъ другъ другу не только, какъ силы несопряженныя,

но и какъ бы силы иноприродныя. Но при всемъ томъ между ними итътъ рокового различія: между ними оказывается возможнымъ дъйственное соприкосновеніе. Тамъ, гдъ господствуетъ магія, не существуетъ ещс ясной иден о міръ посюстороннемъ, міръ механической необходимости. Тамъ сще не существуетъ идеи трансцендентной Божественной воли. глубоко отличной отъ естественныхъ силъ, воли законодательствующей, абсолютно свободной и безначальной, не подвергающейся воздъйствію натуральнаго порядка вещей. Напротивъ, въ магіи происходитъ смъшеніе тъхъ и другихъ силъ: силы таниственныя оказываются не вполить свободными отъ воздъйствія силъ естественныхъ, во власти человъка находящихся, и на этомъ основывается власть мага надъ ними.

Наука магін, какъ показывасть А. Морс (Цари и боги Егппта), основывается на знаніи постоянныхь свойствъ, какъ міра матеріальнаго, такъ и духовнаго. Мсжду тѣмъ и другимъ міромъ существуєть извѣстное сходство, заключающеесн вътомъ, что тому и другому присущи постоянныя свойства. Сущсствовали двѣ магін: подражательная и симпатическая. Первая основывалась на знаніи законовъ «подражанія», законовъ причинъ и слѣдствій, вторая же на знанін постоянныхъ свойствъ симпатін и антипатін, притяженія и отталкиванія между вещами и сущсствами. Обладая зтими знаніями, полученными либо въ силу личнаго наблюденія надъ природнымъ процсссомъ, либо въ силу письменнаго предація, магъ, повторяя опредѣленныя условія, могъ вызывать опредѣленныя послѣдствія. Такимъ образомъ, тайна магической науки можетъ быть постигнута изъ опыта. Но нераздѣленность, неотграниченность магін оть позитивной пауки станетъ еще очевиднѣе, если мы обратимся къ прісмамъ магическаго воздѣйствія на

нормальный ходъ природнаго процесса. У мага есть два сильнъйшихъ оружія: талисманъ и заклинаніе. Хотя талисманъ имъетъ впъшне символическій характеръ (такъ, талисманъ въ формъ скипетра означалъ силу, перевязь на рукахъ, ногахъ, шсъ закръпляли, привязывали душу къ тълу и т. д.), тъмъ не менъе его дъйствіе конкретное и бсзусловное — вполнъ «магичсское.» Таковъ же и характеръ заклинанія: разъ произнесенная формула заклинанія давала ожидаемый результатъ. «Тотъ, кто произнесъ формулу, говоритъ А.Море, навърное будетъ спасенъ.» Не въра и благодать, пе власть отъ Бога нужны магу, чтобы творить чудсса, но только знаніе. Кто знаетъ, тотъ можетъ. И въ этомъ магъ приближается къ позитивному ученому. Но магъ всемогущъ, ему подчиняются и свсрхъестественныя силы, и въ этомъ онъ равенъ богамъ.

Тамъ, гдѣ царитъ магія, нѣтъ еще истинной религіи. Въ странномъ смѣшеніи естсстеннаго и натуральнаго, божескаго и человѣческаго заключастся лишь потенція религіи: но въ немъ же таится соблазнъ человѣкобожсской идеи — иден равенства человѣка Богу. Именно опасность такого смѣшенія божескаго и человѣчсскаго скрывастся въ наукѣ о чудссахъ — метапсихикѣ. Но кажстся здѣсь не такъ велико искушеніе магичсскаго овладѣнія міромъ, сколь велика опасность сниженія и ущербленія идей трансцедентнаго, идеи безначальнаго Бога, абсолютнаго Вседержителя. Критика явленій оккультизма сдѣлаетъ очевидной опасность ихъ использованія съ апологетической цѣлью.

Религіозная сущность чуда раскрывается человіть вы мистическом опыть. Віра предваряеть чудо и внутреннее его воспріятіє невозможно безъ віры. Въ чуді раскрывается небо, и Богъ говорить

человѣку. Черезъ разрывы въ цѣпи причинъ и слѣдствіи между Богомъ и человѣкомъ, устанавливается какъ бы токъ личнаго общенія. Чудо не есть знаменіе, не есть символъ, скрывающій за виѣшней видимостью иной внутренній смыслъ, — въ чудѣ человѣку прямо пріоткрывается завѣса

царства Божьяго.

Но именно этого непосредственнаго узрѣнія тайнъ царства Божьяго нѣтъ въ явленіяхъ оккультизма. Въ нихъ человъку предстоитъ таинственный, непостижимый и потрясающій фактъ, но кромъ его внъшняго обличья, кромъ того, что дано въ чувственномъ опытъ, ничто иное не открывается человъну. Онъ предстоитъ одинаково върующему и невърующему, гръщному и святому, какъ и всякое явленіе естественнаго міра, какъ громъ и молнія, какъ буря и дождь, какъ сіяніе въстныя. Наше подлинное отношение къ явленіямъ оккультизма есть именно отношеніе къ явленіямъ естественнаго міра. Въ ихъ изученіи важнъйшую роль играетъ экспериментъ. Такія явленія, какъ матеріализація живыхъ существъ или сношенія съ загробнымъ міромъ, изучаются путемъ эксперимента. Но развъ это не значитъ, что мы имъ приписываемъ качество необходимости и, слъдовательно, отдаемъ во власть человъку? Мы создаемъ извъстныя внъшнія условія и убъждены, что за ними необходимо наступять извъстныя послъдствія, а это значить, что эти послъдствія мы включаемъ въ причинный рядъ. И поскольку эти эксперименты удаются — а они удаются — мы впра въ утверждать, что явленія оккультизма принад-

лежатъ къ міру естественныхъ явленій. Такъ именно и опфинваетъ явленія метапсихики Шарль Рише. Какъ последовательный ученый-позитивисть, онъ отвергаетъ всъ другіе методы изученія зтихь явленій, кром'ь наблюденія и эксперимента. «Я счелъ бы себя обезчещеннымъ, какъ ученый, говорить онъ, если бы я не приняль въ основаніе моихъ мнъній чистаго опыта.» Онъ говорить о метапсихинъ, какъ составной части физіологіи; онъ стремится создать изъ нея положительную науку; изгнавъ изъ нея все таинственное и непонятное, онъ хочетъ всѣ явленія метапсихики замкнуть вь опредъленные законы. Добросовъстность позитивиста вполнъ вытекаетъ и изъ слъдующаго занвленія Ш. Рише. Опъ не считаетъ возможнымъ видъть въ явленіяхъ метапсихики нъчто ненормальное и говоритъ: «Все всегда нормально. Абсурдно преполагать, что въ природъ имъютъ мъсто явленія неправильныя, не обусловленныя опредъленными законами». Такія явленія метапсихини онъ безусловно вводить въ царство естественной необходимости.

Какъ глубоко отличны въ этомъ смыслѣ евангельскія чудеса! Вопреки закону причинной необходимости, черезъ его преодолѣніе прерывается данный причиный рядъ и какъ бы изъ ничего творится новый. Между божественной волей Спасителя и міромъ не становится сила талисмана и заклинанія, не становится и сила причинной необходимости, производящей факты видимаго міра, но безначальная воля Бога отъ Себя производитъ эти факты, какъ бы совершаетъ новый актъ міротворенія. Какъ великую власть имущій, Спаситель прямо повелѣваетъ: «Встань, возьми одръ твой и ходи», «Лазарь, выйди вонъ», «Буря перестань.» И разслабленные встаютъ и ходятъ, мертвые воскресаютъ и стихіи умолкаютъ по единому слову Божію. Но и чудо мы можемъ получить по нашему желанію, но только по молитвѣ. И тогда оно наступаетъ, но не необходимо, а свободно дается Богомъ вѣрующему. Богъ есть начало чуда, Онъ творитъ его изъ ничего Своею волею, которая ничѣмъ инымъ не опредѣляется, но только Сама собой. Она безначальна и абсолютно свободна, ибо абсолютная свобода есть абсолютная безначальность.

Но въ оккультизмѣ опыты не удаются широко и безусловно, какъ опыты въ точной наукѣ. Однако, это значитъ, что условія явленій оккультизма менѣе изучены и менѣе извѣстны намъ, чѣмъ условія другихъ естественныхъ явленій. Тѣмъ не менѣе они все таки удаются и все таки мы знаемъ, что имъ предшествуютъ необходимыя условія. Мы знаемъ, что явленія эктоплазміи (матеріализаціи живыхъ существъ) или телекинезіи наступаютъ только въ темнотѣ; медіумъ долженъ находиться въ состояніи транса, чтобы паступили явленія матеріализаціи; медіумомъ можетъ быть пс всякое лицо, но прежде всего натуры истеричсскія. Но и то, и другое и третье относится къ естественнымъ явленіямъ.

Но допустимъ, что это такъ, что явленія оккультизма — явленія нсобходимаго природнаго процесса. Какъ возможны въ этомъ случать такія загадочныя явленія, какъ матеріализація живыхъ существъ, совершенно непонятная и необъяснимая съ точки эртнія физіологіи? Какъ возможно угадываніе чужихъ мыслей? Какъ возможно предвидъніе будущаго, совершенно несовмъстимое съ идсей мърно-текущаго времени?

не чужихъ мыслеи? гакъ возможно предвидътте будущаго, совершенно несовмъстимое съ идеей мърно-текущаго времени?

Несомнънно полная раціонализація этихъ явленій, ихъ безусловное и окончательное сведеніе къ извъстнымъ формамъ физическаго процесса и нормамъ логическаго мышленія встръчаетъ значительныя затрудненія. И можно върить, что на пути этого сведенія позитивной наукъ придется сдать

не одну изъ своихъ незыблемыхъ позицій. Но больше того, быть можетъ придется произвести и переоцѣнку нѣкоторыхъ логическихъ категорій, какъ напримѣръ, категоріи времени, за послѣднее время вообще переживающей серьезную зволюцію. Но уже и сейчасъ мы можемъ выдвинуть нѣсколько сужденій объ естественномъ основаніи оккультныхъ явленій; эти сужденія создаютъ болѣе или менѣе устойчивую базу для положительнаго пониманія оккультизма.

Въ сущности говоря, въ явленіяхъ матеріализаціи нѣтъ безусловнаго противорѣчія закону связи причины и слѣдствія. Не представляется невѣроятнымъ, что эти явленія производятся душевными силами медіума. погруженнаго въ трансъ; въ такомъ случаѣ вся проблема сведется къ вопросу объ основаніи этой связи. Но какова бы ни была онтологическая сущность этой связи, то-есть, какъ бы ни рѣшился вопросъ объ отношеніи души и тѣла, мы все же можемъ оставаться на утвержденіи, что эта связь носить необходимый характеръ. И тогда намъ останется разсмотрѣть, не имѣемъ ли мы дѣло съ особой творческой способностью человѣческой души отъ вѣка заданной? Не будетъ ничего неожиданнаго, если это окажется такъ, потому что не такова ли въ сущности иная творческая способность человѣка, не менѣе поразительная и величествениая, но все же включаемая нами въ рядъ естествениыхъ явленій — способность дѣторожденія?

Въ такомъ же свътъ намъ представляется и другое явленіе оккультизма — телепатія. Мы не знаемъ тайны отношенія между тълеснымъ и душевнымъ процессомъ, но тъмъ не менъе мы выражаемъ зту связь въ категоріи причинности. Мы знаемъ, что душевный процессъ оказывается способнымъ воздъйствовать на физическій и наиболье разительны въ этомъ отношеніи явленія внушенія и самоны въ этомъ отношеніи явленія внушенія и самоны въ зтомъ отношеніи явленія внушенія и самоны в зтомъ отношеніи явленія внушенія в зтомъ отношенія в зтомъ отношенія в зтомъ отношені в зтомъ отношен

внушенія. Но если душевные процессы имѣютъ свое отраженіе въ физическихъ, то мы не допустимъ невозможнаго, если сдѣлаемъ предположеніе, что эти послѣдніе въ видѣ особыхъ волнъ, аналогичныхъ эфирнымъ, передаются на разстояніе; безсознательно улавливаемыя нами, онѣ вызываютъ въ насъ соотвѣтствующія психическія впечатлѣнія. Gr. Myers говоритъ о мозговыхъ вибраціяхъ, таинственно передающихся отъ одного лица другому. Шарль Рише не отвергаетъ этой теоріп, хотя и не считаетъ ее достаточной.

Но неизмфримо болфе сильныя затрудненія встрѣчаетъ попытка раціональнаго истолкованія предвидѣнія будущаго. И кажется здѣсь мы не можемъ обойтись безъ переоцѣнки категоріи времени. Совершенно ясно, что если бы мы допустили возможность проникновенія естественной души человъка въ міръ внъвременнаго, то мы ръшили бы безъ труда поставленную задачу, какъ рѣшилъ Блаженный Августинъ проблему Божественнаго предвидѣнія. Но мы не можемъ сдѣлать этого допущенія, потому что проникновеніе человѣческой души въ міръ внѣвременнаго означало бы ея полный и окончательный переходъ въ міръ безначальнаго, въ царство абсолютной свободы; преодолѣвъ вполиѣ и окончательно роковую подчиненность необходимости, человъкъ вступилъ бы въ царство Божье; но мы знаемъ, что иной нуть ведетъ въ потерянный рай. Но то толкованіе идеи времени, которое даеть намъ Бергсонъ, открываеть возможность раціональнаго объясненія челов вческаго предвидънія. Бергсонъ исходить изъ утвержденія, что время не тождественно себъ во всъхъ условіяхъ Время нашего сознанія п время физическаго процесса не соразмърны, и ритмъ перваго изъ нихъ представляется чрезвычайно замедленнымъ въ срав неніи съ ритмомъ второго. Но и время нашего сознанія не всегда тождественно себъ. Во снъ (а сонъ есть ступень къ состоянію транса) мы имѣемъ иную текучесть времени, иной его ритмъ, безконечно болѣе замедленный. Въ одну секунду этого времени передъ нашимъ мысленнымъ взоромъ проходятъ событія и переживанія, для развертыванія которыхъ въ нормальномъ состояніи понадобились бы мѣсяцы и годы. Въ мірѣ сновидѣній царствуетъ иное время, не тождественное тому, какое намъ дано въ нормальномъ состояніи. Мыслимо себѣ представить, что въ состояніи транса мы снова имѣемъ иное время, иной его ритмъ, еще больше замедленный, чѣмъ во сиѣ. И въ этомъ времени передъ нашимъ взоромъ открывается бсзграничная даль будущаго, мгновенно становящагося настоящимъ, чтобы въ слѣдующій мигъ перейти уже въ прошлое. Въ нормальномъ состояніи мы вспоминаемъ его, но въ обратной перспективѣ — въ перспективѣ будущаго. Такъ представляется возможнымъ предвидѣніе будущаго.

Мы не ставили себъ задачи окончательной раціонализаціи оккультныхъ явленій — мы стремились показать только, что она возможна. Быть можеть она будетъ достигнута окончательно на иныхъ путяхъ, чъмъ тъ, которые мы намътили, но важно то, что эти пути не закрыты. И теперь понятно, что поскольку мистика есть чистый религіозный опытъ, постольку оккультныя явленія не относятся къ ней. Понятно также, почему использованіе оккультныхъ явленій съ апологетической цълью требуеть величайшей осторожности и вниманія. Смъшивая оккультныя явленія съ чудесами, принимая за откровеніс то, что намъ явлено отъ въка во времени и пространствъ, мы подмъниваемъ неизреченную сущпость Божества, сущностью тварнаго, гръшнаго міра, находящагося въроковой власти закона причинной необходимости. Мы ущербляемъ идею безначальнаго Божества и впадаемъ въ гръхъ магическаго постиженія Бога.

Потому что мы знаемъ, что подлинное постиженіе Бога возможно только въ напряженіи святости.

«Блаженны чистые сердцемъ, ибо они Бога уз-

рятъ.»

Явленія оккультизма потеряють прелесть чудеснаго, когда они будуть окончательно раціонализованы и станеть всестороннее явной ихъ принадлежность къ великому царству необходимости. Такъ громъ и молнія потеряли прелесть чудеснаго, когда были включены въ цѣнь причинъ и слѣдствій. Когда явленія оккультизма будуть сведены къ естественнымъ законамъ, ихъ постигнеть та же судьба: они устарѣютъ и стануть нелюбопытны, какъ устарѣль и сталъ нелюбопытенъ граммофонъ. Быть можеть, обнаружится, что они принадлежатъ къ области безконечно болѣе сложныхъ явленій, гдѣ царитъ иное время и пространство, гдѣ дѣйствуютъ иныя, невѣдомыя намъ силы, но гдѣ рокъ отожествляется съ тѣмъ же закономъ причинной необходимости. На томъ же пути вѣры и святости преодолѣвается необходимость и побѣждается рокъ. Это еще не царство свободы, не царство Божье, но міръ грѣшный, еще ждущій своего страшнаго суда.

Но это не значить, что явленія оккультизма, какъ и всѣ явленія естественнаго міра, перестануть быть чудомъ, чудомъ пребывающимъ, отъ вѣка даннымъ. Они не перестануть свидѣтельствовать о чудесномъ происхожденіи міра, о моментѣ міротворенія, о первой причинѣ, породившей во времени безконечную цѣпь причинъ и слѣдствій. Если бы всю совокупность фактовъ, составляющихъ міръ, мы разложили на ряды причинъ и слѣдствій, то какъ бы далеко они ни вытянулись во времени, все равпо мы придемъ къ единой первопричинѣ, которой уже не предшествуетъ иная причина. Эта первопричина, не опредѣленная уже никакой другой причиной, и есть абсолютная свобода и

безначальность — Богъ, сотворившій видимый міръ. Все въ мірѣ чудо, потому что сотворено Богомъ изъ ничего. Въ шумномъ всплескѣ волны, въ мерцаніи далекой звѣзды, въ падающихъ капляхъ дождя, въ шелестѣ зеленой листвы, въ каждомъ нашемъ шагѣ раскрывается чудо сотворенія міра изъ ничего, чудо первопричины. Такова именно сущность естественнаго откровенія, о которомъ говоритъ христіанское вѣроученіе. Но увы, это только внѣшняя, раціональная сторона міротворенія, въ которой намъ не раскрывается конкретная внутренняя истина о царствѣ Божьемъ. Только вѣрующимъ душамъ, только святымъ сердцамъ въ мистическомъ опытѣ раскрывается неизреченная тайна царства Божьяго.

Дм. Ременко.

Кишиневъ, май, 1928.

## ТЕЗИСЫ ДОКЛАДОВЪ О СОВРЕМЕН-НОИ ПОКАЯННОЙ ДИСЦИПЛИНЪ ПРОФЕССОРА ПЕТРОГРАДСКОИ ДУ-ХОВНОИ АКАДЕМІИ ПРОТОІЕРЕЯ О. НАЛИМОВА\*)

1. Для спасеиія людей отъ духовиаго порабощей діаволомъ и возстановлей ихъ отличія отъ другихъ живыхъ существъ — личнаго самосознанія себя Сынами Божійми — Единородный Сынъ Божій благоволить стать совершеннымъ человѣкомъ, изъ души разумной и тѣла, единосущнымъ намъ по человѣчеству, по всему подобнымъ намъ, кромѣ грѣха, и этимъ ипостасиымъ единеніемъ дѣйствительно возвелъ человѣка въ божественное безсмертіе и спосадилъ одесную Отца.

2. Тъмъ же путемъ усвояетъ совершенное Христомъ спасеиіе каждый человъкъ, върующій во Христа Спасителя. Спогребаясь Христу въ крещеніи и возрождаясь отъ воды и Духа, онъ
умираетъ для гръха, совлекается тъла гръховиаго, выходитъ
изъ купели едииосущнымъ Христу по человъчеству, и оградивши
всъ свои виъшнія чувства миропомазаціемъ отъ насильственныхъ
воздъйствій зараженнаго гръхомъ міра, всю послъдующую
жизнь посвящаетъ на служеніе Богу, стремится быть и подобнымъ Христу по всему, достичь въ единство въры и познація
Сына Божія, т. е. въ полное сочетаніе своей воли съ волей Божією, безгръшность и безстрастіе.

3. Господь Іисусъ Христосъ какъ искупленіе рода человѣческаго совершиль на землѣ реально, видимо и осязательно, такъ и Церковь Свою основаль на землѣ, послѣ Своего Вознесенія, черезъ видимое сошествіе Св. Духа на Апостоловъ, и спасеніе каждаго христіанина содѣваетъ благодатью, подаваемую черезъ «скудельные сосуды» — апостоловъ и ихъ преемниковъ, въ видимыхъ и осязаемыхъ священныхъ обрядахъ — таинствахъ, въ каждомъ изъ которыхъ, съ совершеніемъ опредѣленнаго виѣшняго знака, соединилъ по Его божественному обѣтованію, опредѣленный же благодатный даръ, необходимый при извѣст-

<sup>\*)</sup> Тезисы докладовъ о современной покаянной дисциплинѣ покойнаго о. Налимова характерны для религіозныхъ настроеній въ совѣтской Россіи. Тезисы эти могуть быть предметомъ спора. Бросается въ глаза несправедливость относительно католичества. Редакція.

иыхъ условіяхъ и иепремѣино спасительный для человѣка, ио не иарушающій его свободъ: сиимающій съ его воли узы грѣха и порабощенія дьяволу, но оставляющій на его произволеніе принять или не принять этотъ даръ.

- 4. Этимъ реальнымъ, иеобходимымъ, иесомивииымъ присутствіемъ спасительной благодати въ таниствахъ Христова Церковь отличается отъ церкви ветхозавътной и отъ всъхъ человъческихъ религіозиыхъ обществъ: она одна даетъ человъку не субъективное чувство единенія съ Богомъ, а объективные факты, дающіе несомивниое, по непреложному обътованію Господа, реальное единеніе съ нимъ върующему, если этотъ послъдній самъ не противится этому единенію.
- 5. Святъйшее изъ таииствъ евхаристія, таинственное воспроизведеніе исиупительной для всего міра Голгофской жертвы, пріобщеніе Тъла и Крови Христовыхъ, реально по душъ и по тълу соединяющее причастинка со Христомъ и со всъми другими причастинками и этимъ устанавливающее едниосущіе мистичеснаго тъла Христова Церкви съ воспринятымъ Имъ въ ипостасное единеніе и обожествленныхъ человъческимъ естествомъ, представляетъ постоянное, до скончаніе въка, фактичеснаго осуществленія дъла Христова въ условіяхъ земнаго существованія, дъла дъйствитльнаго спасенія одного за другимъ понольній человъчеснаго рода, а для каждаго въ отдъльности христіанина являетъ исповъданіемъ въры въ еднносущіе со Христомъ Спасителемъ, осуществленіемъ въ жизни полиъйшаго возможнаго на землъ, духовнаго и тълеснаго строя жизни и источникомъ необходимыхъ для таной жизни силъ.
- 6. По этому значенію для всей Цериви и для наждаго христіанина таниство Причащенія должно совершаться постоянно. Оно одно изъ всѣхъ таниствъ всегда необходимо всѣмъ вмѣстѣ и каждому въ отдѣльности вѣрующему. Христіанинъ, чувствующій себя живымъ членомъ Церкви, не можетъ не стремится всѣмъ существомъ своимъ къ реальному общенію со своимъ Спасителемъ, а вся Церковь, продолжительница дѣла Христова на землѣ, не можетъ не содѣйствовать всѣми мѣрами осуществленію зтого стремленія.
- 7. Сущности таинства Причащенія вполив соотвітствовала прантика Церкви І-ІV візковь: всів «візриме» не тольно присутствують, но обязательно причащаются за каждою литургією; при невозможности присутствовать віз цернви, причащаются дома запасными дарами; Церновь тревожится, ногда ито либо изънихь не приступаеть на причащенію, разслідуеть причину его уклоненія, побуждаеть не ослібівать кіз единенію со Христомь. Современная практика требованіе особаго разрішенія духовника на каждый случай причащенія, препятствуєть осуществленика на каждый случай причащенія, препятствуєть осуществленика на каждых случай причащенія дособаго разрішенія духовника на каждый случай причащенія, препятствуєть осуществленика на каждых случай причащенія дособаго разрішенія духовника на каждых случай причащенія, препятствуєть осуществленика на каждых случай причащенія дособаго разрішенія духовника на каждых случай причащенія дособаго разрішення на каждых случай причащенія духовника на каждых случай на каждых слу

нію цѣли, для нотораго установлена евхаристія, и признаеть тольно священнослужителей «вѣрными» христіанами, а всѣхъ мірянъ низводитъ на положеніе «кающихся», молящихся только съ вѣрными, но нъ причащенію допускаемыхъ только послѣ разрѣщенія отъ грѣховъ черезъ «таинство» покаянія.

- 8. Единосущный намъ по человъчеству Христосъ и подобенъ намъ по всему, но нромъ гръха: Онъ безгръшный абсолютно человънъ: христіане всъ поголовно гръшны. Канъ Христосъ пришель не праведниковь спасти, а гръшниновь, такъ и Церновь Его состоить изъ однихъ гръщниковъ фантичесни, но тольно не рабовъ по своему душевному настроенію, а враговъ гръха даже въ то время, когда они впадають въ гръхи. Поэтому понаяніе есть всегдащнее душевное состояние христіанина, и тъмъ болъе глубоное, испреннее и горячее, чъмъ строже и внимательные относится онъ нъ своей внъшней и внутренней жизни. Но это понаянное настроеніе не охлаждаеть стремленія христіанина но Христу, но напротивъ усиливаетъ его все болѣе и болѣе, и не препятствуеть евхаристичесному общенію со Христомъ, и составляеть необходимое условіе причащенія Тъла и Крови Христовыхъ «во оставленіе грѣховъ», дѣйствительно омываемыхъ евхаристичесной Кровію «во исцъленіе души и тъла», дъйствительно оздоровляемыхъ и питаемыхъ Тъломъ и Кровью Христа.
- 9. Канъ гръхомъ бываетъ вообще не внъщній фантъ, а отношеніе человъна къ этому фанту, танъ и препятствіемъ нъ пріобщенію Тъла и Крови Христовыхъ являются не фактичесніе собственно гръхи человъка, а его душевное состояніе. Когда христіанинъ гръщить сознательно, земное предпочитаеть небесному, мірь любить, а Бога забываеть, онъ не гръшить уже тольно, а гръху работаетъ, вмъсто того, чтобы служить Христу. Таинство причащенія не можеть быть при этомъ спасительно для него, потому что самъ онъ въ каномъ либо отношеніи не но Христу стремится сердцемъ, а прочь отъ Него. Необходимо ему предварительно вновь почувствовать отвращение къ соблазнявшему ему гръху и обратиться ко Христу всъмъ опять сердцемъ, а не раздвоеннымъ. Но своими силами загладить гръхъ, которому онъ вновь и вновь работалъ, и ноторый теперь его тяготитъ, онъ не можеть и имъеть надобность въ «таинствъ», покаянія для того и установленномъ, чтобы христіанинъ, мучимый сознаніемъ уклоненія отъ Христа, имълъ несомнънное, видимое удостовъреніе, что грахъ, отчуждавшій его отъ Христа, и его тала — Церкнви, прощенъ Богомъ, не существуетъ болъе; силы его, подавленныя и извращенныя этимъ гръхомъ, возстановлены благодатно; снова онъ можетъ безболъзненно, всъмъ существомъ служить Христу, быть въ теснейшемъ единеніи съ Нимъ, стремится къ Его безгръшности.

- 10. Древняя Церковь такъ и смотръла на таинство покаянія, какъ на врачеваніе, необходимое христіанину лишь въ исключительныхъ случаяхъ, когда онъ гръщить къ смерти, когда, по слову Іоанна Богослова, нельзя молитвою только братскою испросить ему отъ Господа прощенія, потому именно, что онъ вышелъ изъ общаго теченія жизни своей Церкви, разстраиваетъ совмъстную братскую работу созиданія спасенія, вносить въ нее чуждые ей и вредные элементы, вносить не случайно, а устойчиво, когда, однимъ словомъ, возникаетъ надобность ввестн опять въ Церковь христіаннна, разъ уже вступившаго въ нее, но затъмъ какою лнбо стороною своей личной жизни отколовщагося отъ нея.
- 11. Не соотвътствуетъ дъйствительности и обычное наще и раціоналистическое представленіе о жизни первыхъ христіанъ и о постепенномъ ходъ развитія нравственности въ Церкви. Святые по своему душевному настроенію по всецълой отданности Христу, первые хрнстіане фактически жили по іудейски и поязычески настолько, что чуждались другь друга (петронисты н павлинисты такъ называемые), и лишь постепенно преобразовывали свою жизнь въ христіанскую, евангельски свободную отъ іудейскаго законническаго формализма и нравственно чистую оть языческой распущенности (такъ называемой Іоанновскій синтезъ, а на самомъ дълъ — ндеалъ христіанской жизни, всецъло осуществленный Господомъ Інсусомъ Христомъ, одинаково дорогой и Петру, и Павлу и Іоанну, и единственно только цѣнимый и заповъдуемый ими, но лишь постепенно все болъе и болъе яснимый, усвояемый и осуществляемый и каждымъ христіанииомъ, и помъстными церквами, и всею въ совокупности Церковью, не въ прерывномъ при томъ процессъ, а въ постоянной смънь свытлыхы и темныхымоментовы, эпохыпроцвытанія и упадка).
- 12. И покаянная дисциплина въ Церкви развивалась въ направленіи, протнвоположномъ нашему обычному представленію: не оть требованія полной безгрѣшности ко все большей и большей снисходительности, а при одинаковомъ отрицаніи гръха устойчиваго, упорнаго, сознательнаго, отъ самой широкой терпимости въ отношеніи къ іудейскимъ и языческимъ обычаямъ. къ возможно полному вытъсненію изъ обычнаго уклада жизни всего, не соотвътствующаго христіанскому собственно идеалу. Ап. Іаковъ живетъ «праведникомъ» по фарисейскому возэрѣнію; Ап. Павелъ совершаеть обръзаніе надъ принявшимъ христіанство, полујудеемъ по происхожденію, Тимофеемъ, а въ IV в. отлучають оть Церкви за празднованіе Пасхи одновременно съ іудеями. Ап. Павелъ дозволяетъ коринфскимъ и римскимъ гражданамъ не только вкушать идоложертвенное, но даже возлежать въ идольскомъ капищѣ; отлучаеть (на короткое при томъ время), лишь за такое блуженіе, какого не слышно у языч-

ниновъ; а въ III-IV въкахъ за подобные гръхи отлучали чуть ли не на всю жизнь.

- 13. Въ споръ монтанистичесномъ и другихъ подобныхъ вопросъ шелъ не о томъ, можетъ ли быть очищенъ тотъ или другой тяжній гръхъ, а о способъ только очищенія: необходимо ли въ каждомъ отдъльномъ случаъ непосредственное Божіе воздъйствіе (въ видъ ли отнировенія о прощеніи, или призыва кающагося къ мученичеству - нрещенію нровію), или Церновь имъетъ нормальное, Христомъ дарованное ей, благодатное средство врачеванія танихъ грѣховъ-«особое таинство» покаянія. Выяснилось ученіе покаяніи, какъ «таинствъ»; именно канъ о благодатномъ, божественномъ антъ, равносильномъ мученичеству за Христа, или особому пророчесному отнровенію о прощеніи гръховъ Самимъ Господомъ, — какъ актъ, въ которомъ съ такою же несомнънностью и объентивностью дается прощеніе отъ Бога танихъ гръховъ, которые не могутъ быть очищены субъентивеымъ покаяннымъ настроеніемъ кающагося и обычною братскою молитвою. Это выяснение не въ томъ состояло, что въ числъ простительныхъ гръховъ включались болье и болье тяжніе, прежде будто бы не прощавшіеся, а въ томъ, что устанавливалась возможность врачеванія (а не чудеснаго только исціленія) танихъ гръховъ, и выяснились способы этого врачеванія Церновью черезъ ея обычныхъ представителей, лицъ іерархическихъ; развивалась и урегулировалась нормальная понаянная дисциплина на смѣну чрезвычайныхъ, разрозненныхъ, харизматичеснихъ призывовъ нъ покаянію и объявленій о прощеніи гръховъ пророками или мучениками.
- 14. Изъ трехъ изреченій Господа о власти вязать и ръшить — два (Мф. XVI, 19; IOAH. XX. 23) говорять, о такнствъ собственно кпокаянія, а о всей совокупности полномочій, объщанныхъ Ап. Петру и ввъряемыхъ всъмъ апостоламъ и тольно въ третьемъ (Мф. XVIII, 15-20) говорится опредъленно о гръхъ брата т. е. христіанина, уже соблазняющемъ собрата, и устанавливаются три формы прекращенія соблазна, исправленія брата согръщающаго: ) братское частное увъщание — исправление безъ «таинства» понаянія, 2) призывъ для увъщанія собратій, болье авторитетныхъ, конечно исповъдь частная передъ духовникомъ и его разръшение; 3) перенесение вопроса о гръхъ соблазняющемъ на судъ всей Церкви-публичное покаяние съ отлученіемъ согрѣшающаго на время высненія вопроса для всей Церкви, заканчивающееся или публичнымъ уже примиреніемъ разръшеніемъ гръшника, или признаніе упорнаго гръшнина язычниномъ и мытаремъ, т. е. для собратій — прекращеніемъ соблазна, а для него самого — объявленіемъ невозможности

совершить «таннство» покаянія, снять съ него грѣхъ, доколѣ онъ этотъ грѣхъ предпочнтаетъ общенію съ Це ковію.

- 15. «Таинство» покаянія необходимо предполагаетъ, какъ врачеваніе отъ смертельной бользин, — грыхъ къ смерти, ясное сознаніе грѣха, отлучающаго христіанина отъ Христа, чистосердечное раскаяние въ немъ и горячее желание оставить этотъ гръхъ, готовность полную содъйствовать своему врачеванію, исполнять указаніе врача-Церкви, и какъ всякое «таинство» реальное сочетаніе благодати Божіей и свободы человъка, желаніе принять это нменно таинство. Все это со стороны кающагося совершенно незавнсимо отъ того, въ чемъ состоитъ его грахъ, и самъ лн онъ созналь свой грахъ, и проснть у Церкви успокоенія особаго средства своей мятущейся совъсти или обличенъ въ немъ другими и приведенъ къ желанію «покаянія» зпитимією, быть можетъ долговременною. Со стороны Церкви, т. е. духовника, необходимо убъждение въ совершенной искренности кающагося, и на основаніи этого убъжденія разръшеніе кающагося именемъ Божінмъ отъ грѣха исповъданнаго, т. е. не объявленіе только н о примиреніи съ Церковью и молитвы о прощеніи грѣха, а дъйствительное преподание божественной благодати, освобождающей покаящагося отъ гръха, всецъло примиряющей его съ Церковію. Безъ разрѣшенія нѣтъ «таинства» покаянія.
- 16. Современная наща покаянная практика совпадаетъ съ практикою католической церкви, съ единственно, кажется, счастливымъ исключеніемъ, необязательностью эпитимін. Въ католической Церкви она окончательно сформировалась въ эпоху схоластики съ ея стремленіемъ догматизировать весь средневѣковый укладъ жизни Римской церкви, съ ея ю идическимъ пониманіемъ христіанства, съ подчиненіемъ мірянъ клиру, тѣхъ и другихъ папѣ, съ чрезмѣрнымъ увлеченіемъ сиплогистическимъ методомъ и при скудости историческихъ знаній, съ непривычкою, а затѣмъ и съ боязнью къ объективному, историкокритическому методу.
- 17. Признанія «таинства» покаянія обязательнымъ для каждаго христіанина, желающаго причастнться, противорѣчитъ: 1) существу «таинства» вообще, въ каждомъ «таннствѣ» преподается свой опредѣленный благодатный даръ и только желающему принять этотъ нменно даръ; 2) «таинству» покаянія, желать этого таннства долженъ только христіанннъ, сомнѣвающійся въ своей принадлежности къ Церкви и ищущій примиренія съ нею. Идеалъ христіаннна по отношенію къ этому таинству никогда не имѣть дѣйствнтельной нужды въ немъ, быть всегда въ живомъ общеніи съ Христомъ и Его Церковію; 3) «таннству» причашенія, оно постоянно нужно христіанину, какъ живому члену Церкви Тѣла Христова. Ставить обязательнымъ условіемъ для него

«таинство» понояиія, котораго доброму христіаннну никогда бы ие надобио было прииимать значнть удалять христіанина отъ Христа, 4) Догмату І Вселеискаго Собора о единосущін нашемъ съ Господомъ Іисусомъ Христомъ по воспринятому имъ въ нпостасиое единеніе человъчеству.

- 18. Основою этого невозможнаго, казалось бы, признанія спужнтъ 1) ошибка йсторическая: смівшеніе субъектнвиаго чувства сокрушенія о свонхъ грівхахъ и всегда присущаго христіанину н дів ствительно особо желательнаго, когда онъ приступаеть къ святіншему таниству евхаристін, съ объективнымъ фактомъ «таниствомъ» покаянія, и 2) ошибка логнческая, умозаключеніе отъ необходимостн благоговітнаго отношенія къ евхарнстін къ невозможности, при существованіи таниства покаянія, а потому н обязательностн безгрівшности при пріобщеніи, мысленно, конечно, лишь на почві юридической расцішки діятельности человітка, допускающей возможность даже сверхдолжныхъ заслугь его.
- 19. На этой же почвъ юриднческаго поиимаиія христіанства, съ раздъпеніемъ Церкви на учащую — активную и учимую — пассивную возникло и окръппо и требование очищения черезъ таинство покаянія всёхъ грёховъ, а не отпучающихъ только христіанина отъ живого общенія со Христомъ. Это требованіе въ технически точномъ смыслъ невозможно (кающійся не можетъ серьезно и искренио объщать быть безгръшнымъ, а духовиикъ не можеть върить въ исполиимость такого объщанія) лишаеть нашу обычиую исповъдь значенія таинства необходимо преподаю:цаго благодать, разръшающую оть гръховъ и даетъ мъсто сомнъчію, всегда пи разръшаются при ней гръхи Самимъ Господомъ, осложияеть и при непевъди тяжкихъ гръховъ созианіе ихъ опасиостн и иеобходимости исправленія, низводить нсповъдь на степень простой беседы пастыря съ пасомымъ, проверки его нравственнаго состоянія а при строгой постановкъ этой провърни превращаеть таииство покаянія изъ врачебинцы въ судилище, превращение, признаваемое Римскою Церковію, но отвергаемое правоспавною.
- 20. Составляющее иеизбъжиый результать современной покаяииой практики фактическое отлучение міряиь оть причащенія съ поставленіемь ихъ въ этомъ отнощеніи въ полную завнсимость отъ духовника (запрещеніе мѣиять духовника) вполив соотвѣтствуеть папистической теиденціи Рима и столь же полио противорѣчить идеѣ соборности Православной Церкви, по которой каждый христіанинъ явпяется живымъ членомъ Церкви Тѣла Христова мнстическаго ,единосущимъ Хрнсту черезъ постоянное пріобщеніе евхаристическаго Его Тѣла н Крови н въ силу этого единосущія, не стонтъ въ безусловной зави-

симости отъ клира, какъ неизбъжнаго посредника между Христомъ и мірянами, а самъ содъваетъ свое спасеніе въ постоянномъ духовномъ общеніи съ пастырями-руководителями въ христіанской жизни.

- 21. Самъ содъвая свое спасеніе и почерпая потребныя для сего силы въ причащении за каждою литургіею, а при затруднительности посъщенія Церкви въ причащеніи и на дому запасными Дарами, христіанинъ постоянно стремится каждый свой поступокъ и весь укладъ своей жизни сообразовать съ идеаломъ — земною жизнію Самаго Господа Іисуса Христа, постоянно даетъ самъ себъ отчеть въ своемъ нравственномъ состоянін, при каждомъ пріобщеніи особо сильно чувствуєть свое недостоинство и необходимость большаго и большаго совершенствованія и усиливаеть свои заботы о нравственномъ преуспъяніи, не скрываеть душевнаго состоянія и оть собратій болье опытныхъ и особенно оть своего пастыря-руководителя духовнаго, передъ которымъ и прямо раскрываетъ свою совъсть возможно часто и обстоятельно, при каждомъ удобномъ случаъ и духовнаго молитвеннаго и житейскаго общенія съ нимъ (замъна нынъщней исповъди), принимаеть по совъту съ нимъ и разръшеніе особо тяготящихъ совъсть гръховъ въ таинствъ покаянія, совершаемомъ келейно (при тайномъ гръхъ) и всенародно (при гръхъ явномъ, для многихъ соблазнительномъ), но при непремънномъ въ томъ и въ другомъ случаъ условіи сознанія необходимости оставить гръхъ, таинственно разръшаемый, и желаніе и ръшимость осуществить эту необходимость во всю мъру своихъ снлъ.
- 22. Дъленіе гръховъ на смертные, тяжкіе, простительные - вполнъ субъективно. Гръха, какъ факта, какъ реальной сущности нъть. Гръховно бываеть лишь отношение свободнаго, но условнаго по своему бытію существа къ Богу и степень гражовности опредаляется лишь сознательностью этого отношенія и упорствомъ въ немъ. Всякій грѣхъ смертенъ, доколѣ грѣшникъ, сознавая его опредъленно какъ гръхъ, не просить и не принимаеть отъ Бога освобожденія оть этого гръха, и всякій гръхъ прощается, если гръщникъ чистосердечно раскается въ немъ. Поэтому каждый гръхъ можеть быть, при желаніи кающагося, разръщаемъ черезъ «таинство» покаянія безъ потворства только мнительности человъческой, желанію переложить нравственную отвътственность на другихъ, и всякій же гръхъ можетъ быть очищенъ однимъ субъективнымъ раскаяніяемъ безъ разръшенія «таинственнаго», но и безь утаиванія его оть пастыря, въ предупреждение самообольщения.
- 23. Такъ называемая общая исповъдь не имъетъ никакого отношенія къ «таинству» покаянія. Она представляєть одинъ изъ способовъ приготовленія христіанъ, не чувствующихъ по-

требиости въ «таниствъ» поиаянія, иъ бпагоговъйному пріобщенію н можеть быть допуснаема при самомъ полномъ разъясненіи принимающимъ ее, что она разръшенія ин отъ нанихъ гръховъ не даеть, является не замѣною исповъдн, а полною отмѣною нсповъди предъ причащеніемъ н всецѣло оставляеть на совъсти наждаго участнина ея полную отвътственность передъ Господомъ непосредственно за достойное и недостойное принятіе Его Тъпа и Кровн.

24. Усиленіе строгостн при иашей нсповѣдн, введеніе эпитимій, иаиъ общая мѣра, рѣшнтельно ие желатепьно. Это новый шагъ иъ сбпнженію съ римсиой праитииой, унрѣпленію римсиаго взгляда на таниство покаянія, наиъ на судипище, а не врачебинцу, уклоненіе иъ неправославному ученію о необходимости удовпетворенія за грѣхъ со стороны самаго человѣна, о возможности заслугн человѣка передъ Богомъ.

## древо жизни и древо познанія

(Л. Шестовъ. «На въсахъ Іова. Странствованіе по душамъ». Из-во «Современныя Залисин». Парижъ. 1929)

«И сказалъ Господь Богъ: нотъ, Адамъ сталъ какъ одинъ изъ Насъ, зная добро и зло, и теперь какъ бы не простеръ онъ руки своей, и не взялъ также отъ дерева жизнь, и не вкусилъ, и не сталъ житъ къчно». (Бытіе, гл. 3, 22).

Блестящая нинга Л. Шестова имъетъ невърный лодзаголовонъ «Странствованіе по душамъ». Л. Шестовъ не ленхологь и мало интересуется многообразіемъ индивидуальныхъ дущъ. Онъ -- моноидеистъ, однодумъ и лотому склоненъ нъ двучленному пъленію міра на собственный и чуждый міръ, въ которомъ всъ смъшнваются во едино. Для него и близніе ему, излюбленные нмъ Нише, Достоевскій, Лютеръ, Паскаль, Плотинъ совершенно лоходять другь на друга и лереживають одну и ту же трагедію. Л. Шестовъ воюетъ протнвъ «общаго», «единаго», но самъ канъ разъ всюду видитъ «общее», «единое», не индивидуализируеть, не замъчаеть многообразія. Онъ интересуется лишь одной своей темой, его нельзя даже заставить обратить винманія на другія темы, на чуждыя ему точки эрізнія. Съ этимъ связана трудность философскаго діалога съ Л. Шестовымъ, но съ этимъ же связано и самое большее его начество. Л. Шестовъ имъетъ свою собственную тему, которой онъ остается въренъ всю жнэнь. Онъ стонтъ въ сторонъ отъ всъхъ направленій и теченій, онъ совершенно виъсоціаленъ н даже антисоціаленъ ло своему мышленію. Во всемъ, что пишетъ Л. Шестовъ, есть большая напряженность н острота, раднкалнзмъ мысли, серіозность и мучнтельность ненанія. Къ немъ чувствуется религіозная натура. Но мышленіе его узко н однообразно. Онъ пншеть прекрасно ло формъ, обладаеть несомнъннымъ литературнымъ талантомъ. Но литературный даръ Л. Шестова многое сирываеть и маскируеть, мъщаеть ему выразить всъ противоръчія и трудности его мысли, сглаживаеть и слишкомь внъдряеть его въ «литературу.» Можеть быть лучше было бы писать ему шереховато и трудно. Л. Шестовъ ие нашелъ адекватной формы для выраенія своей мысли, для передачи намъ своей темы. Да и нелегно найти. Его очень трудно понять, несмотря на ясный язынь, и легко истолковать въпротивоположномъ смыслъ. Мысльего понятна лишь съ отрицательной своей стороны, легко формулировать противъ чего онъ борется. Но со стороны положительной онъ не хочеть и не можеть ясно себя выразить. Манера. письма его условно-романтическая. Онъ злоупотребляеть романтической ироніей, которая иногда очень утомляеть и мішаеть. Онъ постоянно прибъгаеть нъ романтическому преувеличенію, любитъ взвинчивать душевныя переживанія. Вырванная изъ контекста фраза каного-нибудь философа прісбрътаеть иногда. непомърное, міровое значеніе, равно канъ и отдъльное переживаніе какого-нибудь писателя. Въ манеръ письма Л. Шестова. страннымъ образомъ соединяется вліяніе Ницше и Л. Толстого. Но афоризмь, нь которому онь стремится, не является органичесни присущей ему формой. Иногда раздражаеть, что онъ нанъ будто бы дорожить тъмъ, чтобы говорить наобороть, обратное тому, что установлено въ традиціонной философской терминологіи. Шестовсная интерпретація интересующихъ его мыслителей иногда производить впечатлівніе произвольнаго каприза. Методъего имъетъ аналогію съ фреидовскимъ методомъ отысканія въ подсознательномъ иного, чъмъ утверждается въ сознаніи. Л. Шестовъ вышелъ изъ Ницше и это наложило на его мышленіе иеизгладимую печать. Но идеть онъ къ Библіи, и послѣдняя ннига его наполнена библейсними мотивами. Совмъщение ницшеанснихъ и библейснихъ мотивовъ и затрудняетъ его понима-ніе. Слідуєть отмітить, что говоря о Библіи, Л. Шестовъ всегда. имъеть въ виду Ветхій Завъть и не говорить объ Евангеліи. Новозавътныхъ, евангельснихъ мотивовъ у него нътъ. Онъ готовъ признать Библію откровеніемъ, но христіанство для него не отнровеніе. Онъ почти игнорируеть существованіе върующаго христіанснаго міра. Онъ знаеть только католичесную и протестантсную теологію. Но онъ совсъмъ канъ будто бы не знаетъ православія, его своеобразія, его отличія отъ западнаго христіанства. А въдь на почвъ православія вопросъ объ отношеніи разума и знанія къ отнровенію и въръ ставился всегда совсъмъ иначе, чъмъ на почвъ католичества и протестантизма. Католическіе теологи нерѣдно обвиняють православныхъ въ совершениомъ алогизмъ. Впечатлънія Л. Шестова отъ христіанства настольно западныя, что онъ даже Библію цитируеть по латински, что совершенно недопустимо въ русской ннигъ. Отношеніе

Л. Шестова къ христіанству сложилось подъ вліяніемъ Лютера, котораго онъ любить и своеобразно интерпретируеть, и вообще протестантскихъ мотивовъ. Онъ до сихъ поръ совсъмъ по лютеровски борется противъ «добрыхъ дѣлъ.» Но тему свою о разумѣ и въръ, объ общеобязательныхъ, самоочевидныхъ истинахъ и откровеніи онъ ставить такъ, какъ будто бы была только Библія н греческая философія, юданзмъ и зллинизмъ, но не было христіанскаго откровенія, именно откровенія, а не эмпирическаго факта христіансва въ исторіи и не теологическихъ ученій. Шестовская тема н шестовскія исканія — релнгіозныя, но онъ остается на этомъ берегу, на берегу философіи и не переходить на другой берегъ, берегъ релнгіозной въры. Постоянныя цитаты изъ философовъ утомляють и мъщають видъть самого Шестова. Л. Шестовъ поставилъ себъ неразръшимую задачу: онъ требуетъ разръщенія религіозной темы на территорін философской мысли, онъ предъявляетъ философамъ претензію, съ которой къ нимъ нельзя обращаться. Съ этимъ нужно обращаться къ пророкамъ, къ апостоламъ, къ святымъ, къ мистнкамъ, къ религіозной жизни человъчества, а никакъ не къ Аристотелю, Спинозъ, Гегелю. Отсюда пронсходить рядъ недоразумѣній. Плотннъ переходить нзъ плана философін въ планъ мистики. Въ планъ мнстики разумъ уже не ниветь той силы и власти, которыя онъ имветь въ философін, это планъ сверхразумный. Человъкъ, поднявшійся до мнстическаго плана, до мистическаго созерцанія «теряеть довъріе къ разуму», преодолъваетъ разумъ. Но это довъріе къ разуму возвращается, когда человъкъ опускается въ планъ нашего природнаго міра. Шестовъ же склоненъ истолковывать всеобщее въ христіанской мистикъ явленіе, какъ катастрофу на территорін философіи, потому что онъ преувеличиваетъ значеніе н возможности философін. Плотинъ, какъ н всъ мистики, отказывается отъ разума въ мнстнкъ, а не въ философін. И вопросъ лишь въ томъ, измъняется ли и просвътляется ли разумъ отъ откровеній, полученныхъ въ планъ мистическомъ. Св. Оома Аквинатъ думаетъ, что нѣтъ, что планы этн являются раздѣльными ступенями. Я думаю, что да, что возможна религіозная философія. Л. Шестовъ разомъ и страшно преувеличиваеть значеніе и возможности философіи и стращно враждуєть противъ философіи за то, что она не говорить языкомъ пророковъ и апостоловь, святыхъ и мнстиковъ. Л. Шестовъ хочетъ остаться свободнымъ отъ въроисповъданій философомъ и не находить способовъ выразить то, что получено не изъ философскаго источника. Онъ принужденъ прибъгать къ категоріямъ мышленія. которыя онъ отрицаеть.

Смертельныя враги Л. Шестова — «единое», «общее», общность, самый фактъ существованія общаго для всѣхъ міра.

Общаго міра нътъ, у каждаго свой собственный міръ. Общій міръ у Л. Шестова напоминаеть das Мал Гейдеггера. Но философствованіе и писательство предполагаеть общность, общеніе. Уже самое слово, безъ котораго невозможно передать другимъ своей мысли н во всякомъ случав невозможно писать, предполагаетъ общность, общеніе. Слово имъеть соціально-онтологическую природу. Когда Л. Шестовъ предлагаеть мнъ прочесть свою книгу, онъ леребрасываетъ мостъ между своимъ міромъ и моимъ міромъ, устанавливаетъ общеніе между нами. Но общеніе невозможно, если нътъ никакой общности, если нътъ общаго языка. Въ этомъ величанщая трудность его задачи. Безслорно, у каждаго изъ насъ есть свой особый міръ, но каждый изъ этихъ міровь входить вь единый общій мірь. Если же его нъть, то лослъдовательно нужно умолкнуть, лерестать себя выражать для другихъ. Отрицая разумъ, какъ анти-Бога, Л. Шестовъ постоянно прибъгаеть къ общему разуму н пользуется его категоріями. Въ немъ даже есть несомнънный элементь раціонализма. Но онъ упорно не хочеть признать, что ирраціональнаго нъть безъ разума. Разумъ обладаеть способностью къ самолреодольнію, —въ этомъ смысль docta ignorantina Николая Кузанскаго. Л. Шестовъ самъ создаеть «общій міръ» своихъ любимыхъ героевъ Ницше, Достоевскаго, Толстого, Паскаля, Лютера, Плотнна н др., которымь противолоставляеть остальной міръ. тоже «общій» міръ. Если же нѣтъ «общаго» міра, то непонятно, лочему онъ находить такъ много «общаго» у самыхъ протнвоположныхъ мыслителей и лисателей, почему съ Шеллингомь случнлось тоже самое, что съ Ницше, съ Ницше то же самое, что съ Лютеромъ и т. д. Л. Шестовъ хочетъ ввести насъ въ міръ своихъ любимыхъ героевъ, навязать намъ его, навязать намъ «свою»истину н убъдить насъ въ этой истинъ. Совершенно ошибочно думать, что общее, общность устанавливается лишь черезъ лонятія разума. Есть другіе лути установленія общности. Понятія же часто раздъляютл. Боголознаніе невозможно черезъ лонятіе, оно возможно лишь черезъмивы. Общій, единный міръ, существуеть совстмъ не потому, что онъ лодчиненъ въчному закону разума, надъ міромъ царящаго, что онъ устроенъ ло «Аристотелю», а потому что онъ есть твореніе единаго Бога. Общность и единство всего міра существуєть ло Творцу, въ Богь. «Единое», котораго ищуть мудрецы, и есть Богь, - Творець и Промыслитель міра. Въ судьбахъ міра есть единство и общность въмногообразіи, лотому что въ немъ дъйствуетъ Промыселъ Божій. Это есть прежде всего библейское ученіе, а не ученіе греческихъ философовъ. Богъ Авраама, Исаака и Іакова, а не философовъ, есть единый Богь и Промыслитель, держащій вь рук в свой міръ. Общность, единство міра и лежать вь рукъ Божіей, а не вь отвлеченномъ

разумъ. И общиость въ міръ есть прежде всего общиось въ любви, а ие въ лонятін, общиссть въ Богь, а не въ разумъ. Такъ учнтъ откровеніе. Л. Шестовъ борется еще протнвъ суда и сужденія. Судъ, оцѣнка порождены грѣхоладеніемъ. Но самъ онъ принужденъ суднть. Онъ все время суднть, суднть разумъ, добро. Онъ принужденъ считать себя правымъ и о правотъ своей сообщаеть намъ. И оиъ протнворъчить себт тъмъ, что утверждаетъ себя. Открывшуюся ему истину онъ принужденъ считать обязательной н для насъ истин: ой. Онъ борется за эту истину, борется протнвъ гръха, противъ зла, протнвъ сатаны. Все равио, что истина открылась ему «вдругъ», катастрофически, ие черевъ разумъ, - истина все жа открылась, эта открывшаяся истина все же для иего истина абсоютиая, въчная, единая, общая для всъхъ, кто переживаеть подобный же катастрофическій опыть, кто откроеть себя для нея. «Классическій» аргументь противъ Л. Шестова не меиъе истиниый отъ того, что онъ «классическій», нбо и «классическое» бываетъ истиннымъ.

Если выразить на традиціонномъ философскомъ языкъ проблему, которая мучить Л. Шестова, то это есть прежде всего проблема объ универсаліяхъ, о родъ н нидивидъ, объ общемъ и частиомъ, которая была лоставлена греческой философіей и стояла въ центръ философіи средневъковой, Въ иъмецкомъ идеалнэмъ эта проблема такъ не ставилась, ибо она предлолагаеть объективный гиосеологическій реализмь, который съ Каита иачаль разрушаться. Самъ Л. Шестовъ мыслить эту проблему въ категоріяхъ античиой философіи и въ очень радикальной формъ защищаетъ ниднвида и частное противъ рода и общаго, оиъ близокъ къ номинализму Оккама. Конечно, Л. Шестовъ ие согласится быть втиснутымь въ какія-либо категоріи, онъ хочеть быть внъ ихъ. Но иевольникъ мысли и слова — онъ, какъ и всь мы, подлежить этимъ категоріямъ. Какъ я уже говорилъ, на территорін философскаго мышленія задача, поставлениая Л. Шестовымъ, не разръшима. Только въ христіанскомъ откровенін газръшается вопросъ о родовомъ, общемъ и нидивидуальиомъ, частномъ, объ единомъ и миожественномъ и совсъмъ нначе, чъмъ въ философскомъ реализмъ н иоминализмъ. Христіанское откровеніе раскрываеть намъ экнзнь, а не понятія, существа, а не ндеи, н свъть откровснія ис можеть быть налучень нн въ философін Платина или Аристотеля, ни въ философіи Өомы Аквината илн Ду съ Скота. Христосъ, въ которомъ совершнлось единичное, единственное, однократиое откровение, ларадоксально н антиномичио есть и родъ и иидивидъ, и единое н множественное, нбо въ немъ весь родъ человъческій, все множество человъческих эличиостей.«Общаго», какъ оно утверждается въ споръ реалистовъ и иоминалистовъ, не существуетъ, суще-

ствуеть, конечно, только индивидуальное, но индивидуальное разныхъ ступеней и градацій. «Общее» есть логическая дефотмація и раціонализація извъстной ступени въ іерархіи индивидуальностей. Напр., космосъ, міръ совсъмъ не есть общее, а есть индивидумъ, единичное существо, но иной ступени, чъмъ индивидумъ человъческій. Единое, индивидуальное существо, личность всегда есть творимая Богомъ Творцомъ идея, творимая черезъ творческое воображение Бога и черезъ Божью Премудрость. Л. Шестовъ врагъ идей, которыя онъ относить къ общему, родовому, но у него самого есть центральная идея, которую онъ иадъляеть правомъ судить разумъ и добро, судить общеобязательныя истины. Онъ прежде всего не хочеть, чтобы истина была общей и обязательной для всъхъ. Онъ противъ того, что нужно всъмъ, за ненужное и безплодное. Главный врагъ его — «всъмство.» «Всъмство», то, что для «всъхъ», общеобязательное, есть порожденіе грѣхопаденія, оно образовалось отъ того, что человъкъ сорвалъ съ древа познанія добра и зла. Послъ этого жизнь міра подчинилась «разуму» и «добру.» Туть Л. Шестовъ почувствоваль что-то очень глубокое и върное, прикасается къ источнику всъхъ золъ и несчастій нашей жизни. Но онъ запуталь проблему и затруднилъ понимание того, что онъ хочетъ сказать. Врагъ для Л. Шестова не чувственный, матеріальный міръ, а именно духовный, идейный міръ. При этомъ разсужденіе свое онъ ведетъ въ категоріяхъ античной, нехристіанской мысли. Христіанское мышленіе о мірѣ и человѣкѣ существенно персоналистично и всегда парадоксально съ точки эрънія греческой логики и всякой раціональной логики. Въ категоріяхъ греческой философіи совершенно невозможно мыслить личность. Личности въ смыслъ христіанскаго откровенія не знаеть ни Платонъ, ни Аристотель, ни Плотинъ. И греческая патристика испытала большое затрудненіе, когда вырабатывала ученіе объ Упостаси, объ субіа, о взаимоотнощеніяхъ между «природой» и «личностью.» Только христіанское откровеніе парадоксально для мысли сочетаетъ единое и множественное, допускаетъ совершенное соединеніе съ сохраненіемъ различенія, «нераздъльное» остается «несліяннымъ.» Греческое мышленіе объ этомъ всегда было неадекватно христіанскому откровенію о личности. Раціональная философская мысль, не просвътленная откровеніемъ, всегда склоняется къ монизму или къ дуализму, для которыхъ въ соединеніи исчезаетъ различение, въ единомъ исчезаетъ множественное и обратно. И Л. Шестовъ остается во власти раціональнаго мышленія, унаслъдованнаго оть грековъ, когда онъ хочеть быть исключительно философомъ единичнаго, индивидуальнаго, неповторимаго и видить истину лишь въ случайномъ, въ капризъ, въ измънчивости. Этимъ онъ становится лишь на одинъ изъ поляр-

иыхъ лолюсовъ, созданныхъ гречесной раціональкой мыслью. Онъ прикужденъ даже защищать Протагора. Но ларадоксія въ томъ и занлючается, что едикичкое-индивидуальное въ томъ лищь случаъ существуетъ и можетъ быть нонстатировако, если есть единое, универсальное (не точно «общее»). Единичный, неловторимый человъчесній ликъ существуєть въ Христъ, ноторый. самъ есть единичный, келовторимый линъ и вмъстъ съ тъмъ заключаеть въ себъ весь человъческій родь. Различеніе, т. е. раздъльное воспріятіе ликовъ возможно тольно на фонъ едикаго, укиверсальнаго, въ немъ и черезъ кего. Лини можно увидать лищь въ едикомъ свътъ. Ничего единичнаго, икдивидуальнаго кельзя различить, если не сооткосить его къ цѣлому, единому. Никакой мкожественкости къть, если иъть единаго. Послъдовательный и радикальный номинализмъ, нъ ноторому склокяется Л. Шестовъ, ке можетъ остановиться ки на чемъ индивидуалькомъ, ни на наномъ индивидуумъ, окъ должекъ идти безнонечно въ глубь коминалистическаго дробленія и разложекія. Нъть нинакихъ осковакій долустить существованіе Ницше, Пасналя, Достоевснаго, какъ реалькыхъ цълостей. «Ницше», есть уже «общее». Канимъ образомъ Л. Шестовъ убъдился въ существовакіи «Ницше» и ка каномъ основаніи можеть говорить о такой общкости? «Ницше» долженъ быть разодракъ ка безнонечно мелкіе часткые миги, но и на каждомъ изъ кихъ нельзя остановиться. Номинализмъ всегда произвольно остакавливается ка къкоторой реалькости, которую уже ке хочеть устулить. Л. Шестовь думаеть, что «Лютерь» существуеть и о немъ можко говорить, какъ о реальной цълости, а «протестактизмь» не существуеть, ко «протестактизмъ» есть въдь тоже нъкоторый историческій индивидуумь, а съ другой сторокы, «Лютерь» есть цълость, ноторая съ номикалистичесной точки эръкія лодлежить проблекію.

Л. Шестовъ враждуеть противъ «единаго.» И вмѣстѣ съ тѣмъ окъ менѣе всего враждуеть противъ Бога. Но вѣдь Богъ — «едикое.» Богъ открываеть себя, какъ едикое, нанъ единаго Бога въ Библіи, а не въ философіи. «Азъ есмь Гослодь Богъ твой.» И укиверсальность и единство истины произошли отъ единобожія, а не отъ аристотелевсной логини. Общеобязателькость истины для всего міра и для всѣхъ людей есть отображеніе мокотеизма, преодолѣвшаго національный лартинуляризмъ и ставшаго универсальнымъ. Богъ всѣхъ народовъ, Богъ вселекной и есть источнинъ всеобщей истины. И эта всеобщая истина менѣе всего отрицаеть и уничтожаеть личность, икдивидуалькое, ока и есть истина о личности. Л. Шестовъ всегда за откровекіе противъ разума. Но откровеніе гораздо болѣе общеобязательно, чѣмъ истина разума. Истины разума относителькы и провоз-

глашающіе ихъ бывають терпимыми. Истина же откровенія абсолютна и провозглащающіе ее исключительны. Никого не сжигали на кострахъ во имя разума и философіи, но во имя Истины откровенія, увы, часто сжигали на кострахъ. Спиноза, «убившій Бога» во имя разума и природы, никогда бы никого не сжегь, но самъ онъ легко могъ быть сожженъ. Люди плохо поняли, что откровение обращено къ свободъ и никого не насилуеть. Можно даже сказать, что Л. Шестовъ долженъ былъ бы болье бороться противь религіи, чымь противь философіи. Именно религія и есть «всъмство», она соціальна по своей природъ (это вполнъ выяснено исторіей религій), она всенародна, обращена ко всему міру. Христось прищель для всѣхъ, для всего міра, Онъ Спаситель міра. Философія же всегда существовала для немногихъ, доступна лишь избраннымъ, она индивидуальна. Литургія, которая стоить въ центръ релнгіозной жизни народовъ, и есть общее дъло. Религія всегда учить общенію человъка съ Богомъ, человъка съ ближнимъ, всегда организуетъ общую жизнь людей. Церковь есть общеніе, общество, въ извъстномъ смыслъ «всъмство.» Вся сакраментальная сторона релнгіи, которая мало интересуеть Л. Шестова, имъетъ соціальную природу, есть общее дъленіе въ строго установленномъ ритмъ. Противъ этого можно возставать, но самаго факта отрицать нельзя. Лищь пророческая сторона религіи связа съ одинокими личностями, возставшими противъ религіознаго коллектива. Но н пророкъ соціаленъ. Пророкъ — одинокъ, находится въ разрывъ съ религіознымъ коллективомъ, побивается камнямн, и соціалень, обращень къ судьбъ народа, къ свершенію исторіи. Таковы были ветхозавътные пророки, они были одиноки и соціальны. Соціальность, общность въ глубинномъ, метафизическомъ смыслъ есть дъло любви. Единая истина, единый свътъ открывается въ общеніи любви, а не въ логикъ. Логика приводить къ самымъ разнообразныаъ истинамъ, что мы и видимъ въ столкновеніи философскихъ системъ, противоръчащихъ другъ другу. Для Л. Шестова религіозная жизнь, религіозное откровеніе есть ли шь «потрясеніе», катастрофическое, мгновенное, озаряющее переживаніе отдъльныхъ всегда замъчательныхъ,геніальныхъ людей — Исаіи, Ап. Павла, Паскаля, Лютера, Достоевскаго, Ницше. Жизнь народовъ оказывается изъятой изъ откровенія и обреченной «Аристотелю.»

Л. Шестовъ давно уже установилъ, какъ основное для себя, противоположение трагедии и обыденности. Онъ все время пишетъ фолософію трагедія, ищетъ людей, потрясенныхъ трагическимъ. Къ философіи трагедіи онъ относитъ тѣхъ замѣчательныхъ людей, которые пережили потрясеніе, особаго рода трагическій опытъ, послѣ котораго твердая почва ушла изъ

подъ ногъ, и они усумнились въ общеобязательныхъ истинахъ, въ разумъ и добръ. Люди же обыденности чувствують твердую почву подъ ногами и неизмѣнно вѣрятъ въ общеобязательную истину, въ разумъ и добро. Форма романтической ироніи, принятая Л. Шестовымъ, мъщаеть ему просто и прямо разсназать о техъ потрясеніяхъ, ноторыя испытали люди трагедіи. Но мы можемъ все-тани сказать, въ это потрясение заключается. Это - страхъ и близость смерти, тяжелая бользнь, несчастная любовь, раны, нанесенныя человьческому самолюбію, ressentiment, безсиліе самыхъ возвышенныхъ идей утъщить человъка въ мукахъ и страданіяхъ жизни и т. п. Мнъ думается, что Л. Шестовъ неправъ въ своемъ основномъ противоположеніи трагедіи и обыденности. Трагедія - «обыденна», повседневна, простонародна. Трагедія ежедневно подстерегаеть и поражаеть жизнь нонсьержки дома Л. Шестова не менъе, чъмъ жизнь Ницше, Лютера, Паскаля, хотя она и не имъеть геніальнаго дара, чтобы разсказать намъ объ этомъ. Эта нонсьержка танъ же трагически переживаеть свое ressentiment по отношенію къ нонсьержить состідняго дома, какъ Шеллингъ переживаль его по отношенію къ Гегелю. Нельзя сказать, какъ говорить Л. Шестовъ, что «всъ люди обычно чувствують себя хорощо.» Такъ думаеть онъ о людяхъ обыденности, т. е. о большинствъ людей. И это самое несправедливое изъ всего имъ написаннаго. Не нужно читать трагедію Эсхила и Софокла, Шекспира и Достоевснаго, чтобы почувствовать глубокій трагизмь жизни. Судьба огромнаго большинства людей непереносимо трагична и мучительна. Вся тварь стенаеть и плачеть и ждеть избавленія, даже послъдняя изъ нозявокъ, а не тольно Пасналь. Ницше. Достоевскій, которые имъли хоть утьшеніе въ своемъ творческомъ геніи. Большинство людей живеть въ страхъ и ходить надъ бездной. Твердость и незыблемость ихъ философскихъ, научныхъ, моральныхъ, соціальныхъ идей остается въ сторонъ и нимало не помогаеть отъ страха, ужаса, муни жизни. Смерть, съ которой и и для Л. Шестова глубже всего связана трагедія, принадлележить общему міру, всѣмъ, она «обыденна». Передъ лицомъ смерти всяній обыденный человъкъ становится человъномъ трагичечеснимъ. Л. Шестовъ преувеличиваетъ оригинальность и исключительность «потрясеній», которыми онъ надъляеть своихъ излюбленныхъ людей. Ницше испыталъ потрясение отъ безнадежной болъзни, ноторую испытало больщое количество самыхъ обыденныхъ людей, и отличался отъ нихъ лишь своимъ творчеснимъ геніемъ. Въ одномъ Л. Шестовъ совершенно правъ. Никакія самыя возвышенныя идеи не могуть спасти человѣка оть ужасовъ и мукъ жизни и смерти и человъкъ бываеть потрясенъ этимъ въ иныя минуты жизни. Спасають не идеи, не Шиллерь, не Гегепь, ие Вагнерь, спасаеть живой Богь, Спаситель, Христось. Эта истина, можеть быть,поразнтепьная и неожиданная для философовь, но совершенно элементарная, простая, общераспространенная для всъхъ върующихъ христіанъ. Ни одному подпинному христіанину ниногда не приходила въ голову мысль, что его можеть утъшить и спасти отвлеченная идея добра. Хрнстіанство существенно противоположно стоицизму, хотя стоицизмъ и впіялъ на христіансное мышленіе. Христіанство не знаетъ иден отвлеченнаго добра, оно знаетъ лишь живыя существа. Человъкъ выше субботы.

Л. Шестовъ придаетъ непомърное и центрапьиое значеніе герою «Записоиъ изъ подпопья» и черезъ него, его словами хочеть повъдать намъ нъиоторыя сокровенныя свои мысли. Въ своей кингъ о Достоевсиомъ я самъ придаю огромное значеніе «Записиамъ изъ подполья», и въ иихъ вижу начало всего творческаго пути Достоевсиаго. Но, думается мнъ, Л. Шестовъ многое туть преувеличинь и невърио истолковаль. Для иего герой «Записонъ изъ подполья» превращается почти въ святого, черезъ иего звучить голось изъ высшаго міра «по ту сторону добра и зла». Особенио невъриымъ представляется миъ шестовсиое толиование изречения подпольнаго человъка провалиться или мнъ чаю не пить.» Шестову представляется это иеобычайно смълымъ и порывающимъ съ обыденнымъ міромъ. Въ дъйствитепьности нътъ ничего болъе обыденнаго, чъмъ это израченіе. Огромное большинство людей предпочитаеть, чтобы міръ провалипся, ио чтобы имъ «чай пить.» Огромное большинство пюдей совствув не руиоводствуется инканими идеями и удеалами, иоторые такъ пугають Л. Шестова, и жизиь ихъ оріентирована исилючительно эгоцентричесии. Каждый считаеть себя пупомъ вселениой, все относитъ къ себъ и сидитъ въ темной ямъ своей эгоцеитричесной заминутости, отиуда не видно свъта Божьяго. Л. Шестовъ нанъ будто бы идеализируетъ состояніе обиды, зависти, ободраннаго самолюбія, ressentiment. Онъ ошибочно думаеть, что переживание этихъ состояній даеть «потрясеніе», послѣ иотораго открывается Богъ по ту сторону разума и добра. Въ дъйствительности эти состоянія и являются прямымъ порожденіемъ первороднаго грѣха, они то и заирывають для людей Бога. Современная психопатологія открыпа ужасное подполье въ подсознательномъ человъкъ, открыла, что всъ люди больные. Увидать Бога, Бога, а не разумъ и добро, можно только послъ виутренияго переворота, обращающаго отъ эгоцеитричесной оріентировии жизни къ теоцентрической оріентировив. Л. Шестовъ иногда выражается таиъ, что можно подумать, что для иего больное самолюбіе, т. е. самое обыденное, самое всеобщее по своему распространенію и самое уродливое состояніе, и есть самое освобождающее, выводящее изъ царства обыденности. Самолюбіе и есть всъмство, оно исказило и приспособило къ себъ даже истину откровенія. Туть я думаю происходить какое -то недоразумъніе. Л. Шестовъ просто не находить подходящихъ словъ. Когда онъ хочетъ найти положительныя слова для характеристики прорыва за предълы законническаго, обыденнаго міра, онъ прибъгаеть къ такимъ словамъ: капризъ, хаосъ, самоутвержденіе, изм'єнчивость, «вдругъ». Единствениымъ удачнымъ словомъ является тутъ слово «вдругъ», которое указываеть на прерывность и катастрофизмь и противится введенію откровенія и дъйствія благодати въ детерминиро ванный эвопюціонный процессь міра. Откровеніе и дъйствіе благодати безспорно есть «вдругъ», прорывъ изъ него міра. Всъ остальныя слова никуда не годятся. Законъ и созданъ самолюбивымъ и згоцентричнымъ человъкомъ, имъ созданъ и для него созданъ. Люди законническаго, обыденнаго міра совстить не такт ужт пюбять идеи, разумъ, добро, въчныя истины, какъ продставляется Л. Шестову. Огромное большинство людей неспособны видъть ничего «общаго», способны жить лишь «частнымъ». Л. Шестовъ непомърно преувеличиваетъ значеніе и власть «фипософіи» въ жизни людей. Въ дъйствительности философія всегда существовала для очень небольшого числа людей, она аристократична. Обычай и традиція, часто ирраціональные, а не разумъ и логика управляють жизнью людей. Больщинство людей понимаеть свободу именно какъ своеволіе, произволъ, капризъ, «чего моя иога хочеть.» Всъ тираніи міра основаны на капризъ и своеволіи, и они исказили даже понимание Бога. Также царять въ нашемъ міръ безпокойство, волненіе и измънчивость, и законничество всегда было лишь обратно стороной человъческихъ страстей. Люди принуждаются не нормами разума, а нормами соціопогическими. Въ самомъ Л. Шестовъ я не вижу любви къ капризу, произволу, самоутвержденію, измѣнчивости. Онъ всю жизнь въренъ своей единой истинъ. И онъ, въроятно, предпочтетъ своихъ враговъ «разумъ» и «добро» тому самоутвержденію человъка, который порождаетъ похоть, корыстолюбіе, злобу, месть сладострастіе. Л. Шестовъ въ сущности очень пюбить «добро» и борется противъ «зла.» Ненавистное ему «добро» есть «зло». И бъда въ томъ, что «подпольныя» слова, которыми Л. Шестовъ пытается характеризовать міръ высшій, лежащій «по ту сторону добра и зла,» характерны для міра «по сю сторону», міра зпа. Это произошло уже съ Ницше. Въ его «по ту сторону добра и зла» была глубина и значительность, но она исчезла, когда «по ту сторону» онъ предложиль подражать Цезарю Борджіа. Цезарь Борджіа цъликомъ находится «по сю сторону», въ элъ. «По ту сторону добра и эла» не можеть быть «эла.» Для характеристики

жизни «по ту сторону добра и зла.» нужны слова Евангелія, а не слова «Записокъ изъ подполья». Л. Шестовъ началъ съ борьбы противъ позитивизма. Онъ правъ въ своихъ обличеніяхъ противъ позитивизма, правъ, когда онъ обличаетъ его и въ позитивныхъ религіяхъ. Но онъ такъ и не нашелъ адекватнаго языка для выраженія своей темы, не нашелъ словъ для выраженія себя съ положительной стороны. И его всегда будутъ невърно понимать. Да онъ и не хочетъ чтобы его поняли. Въ этомъ онъ остается человъкомъ конца XIX и начала XX в., человъкомъ зпохи индивидуализма.

Позиція Л. Шестова выиграла бы въ ясности, если бы онъ призналъ, что главный врагь его не философія, не Аристотель и Гуссерль, значеніе котораго, кстати сказать, онъ очень преувеличиваеть, не разумъ и добро, а законъ, законы логическіе и законы этическіе, законы природы и законы соціальные, которые не философами созданы. Туть я во многомъ готовъ очень сочувствовать Л. Шестову.\*) Міръ нуждается въ законъ и создаеть его и укръпляетъ своимъ гръхомъ, но онъ и стонетъ подъ мертвящей, кальчащей жизнь властью законничества. Законничество тиранить мірь и человъка. Оно исказило самое христіанское откровеніе, присособило его къ условіямъ нащего міра. Законнически была истолкована самая тайна гръхопаденія. Законъ изобличаеть гръхъ, и онъ есть порождение гръха. Жизнь законническая противоположна райской жизни. Мы всъ живемъ въ тюрьмъ, скованы закономъ. Самое Царство Божье умудрились законнически понять, перенеся на него наши законническія категоріи. Законъ есть норма соціальной жизни нашего гръщнаго міра. Вслъдствіе внъсоціальности и антисоціальности своего мышленія Л. Шестовъ не видитъ, что власть общеобязательнаго закона имъеть соціальную природу, что она есть власть общества и общества не райскаго, а гръщнаго. \*\*) Законническія нормы логики, этики, права, церковныхъ каноновъ имъютъ соціальную природу и должны быть соціологически объяснены. Сама логическая общеобязательность имъеть соціальную природу и связана съ ступенями общности. Логическая, научная или юридическая общеобязательность связана съ низщей ступенью общенія. Для высшей же ступени общенія существуєть интуиція. Законничество есть принудительное общение міра внутренно разорваннаго, находящагося на низщей ступени общности. Церковь же въ глубинномъ ея смыслъ есть благодатное и свободное общеніе, предполагающее высшую ступень общности любви. Но внъщне

\*\*) Дюргеймъ, не понимая онтологическаго смысла того, что онъ говоритъ, много върнаго говоритъ о власти общества.

<sup>\*)</sup> Еще въ очень старой своей книгъ «Философія свободы» я утверждаль, что законь логики — продукть гръхопаденія.

она искажена низшими стуленями общенія, принудительнымъ законничествомъ. Л. Шестовъ слишномъ негно отмахивается отъ проб емы обще, 12, общества, ге видить въ ней онтологической глубины. Для него все соціальное относится къ низкой обыденности. къ всъмству. Соціальныя нормы создаются для ловаровъ, думаеть онъ. Это коренная его ошибка. Райская жизнь была соціальной жизнью, Царство Божіе будеть соціальной жизнью. Съ другой стороны «Аристотель», «Гуссерль», «Логика» должны быть соціально истолкованы. Общеобязательность истины есть выраженіе соціальнаго общенія, —или общенія на основъ принудительнаго закона или общение на основъ свободной любви. И наиболъе лринудительно общеобязательными представляются намь истины, возникшія на самой низшей ступени общности. Законъ лонижаеть качественность всего, вульгаризнруеть, притягиваеть винзъ, свидътельствуеть о гръховномъ раздоръ. Л. Шестовъ не хочетъ признать принужденія реальности, возникающаго отъ грѣха. Между тъмъ какъ волросъ о грѣхоладеніи все болѣе и болье становится въ центръ сознанія Л. Шестова. Онъ возвращается къ истокамъ Библіи, къ книгъ Бытія. Его истолкованіе библейскаго сказанія о грѣхопаденіи, которое есть предметъ въры всего христіанскаго міра, остроумно и своеобразно, но невърно или върно лишь частично. Туть мы лодходимъ къ центральному у Шестова. Его истолкование гръхоладения производить такое влечатльніе, какъ будто-бы для него гръхопаденіе произошло въ лознаніи, а не въ бытіи, въ сферъ гносеологической, а не онтологической. Воть какъ можно лонять Л. Шестова. Богъ сотворилъ міръ, въ которомъ все было «добро зъло», все было лрекрасно. Онъ сотворидь рай для человъка, одарилъ его и благословиль. Богь разръшиль человъку питаться всъми плодами съ древа жизни. И это была лодлинная жизнь. Человъкъ же отпаль оть жизни, вкусиль съ древа познанія добра и зла, противопоставилъ Богу свой разумъ и свое добро, возникшіе отъ различенія, отъ плодовъ запретнаго древа, создалъ міръ закона, мірь общеобязательной истины, общеобязательнаго добра. Поэтому разумъ и добро съ ихъ общеобязательными истинами есть анти - Богъ. Добротная, прекрасная жизнь, одаренная и благословенная Богомъ, была искажена и изнасилована. Л. Шестовъ хочеть свободной райской жизни. Онъ хочеть, чтобы человъкъ лересталъ литаться съ древа познанія добра и зла, и началъ, какъ въ раю, питаться съ древа жизни. Трудно не сочувствовать его ложеланію. Но какъ достигнуть райской жизни, какъ вырваться изъ гръшнаго міра, подчиненнаго закону? Ницшевское «по ту сторону добра и зла» Шестовъ понимаеть, какъ райскую жизнь, какъ прекращеніе питанія съ «древа познанія добра и зла.» И я думаю, что Ницше хотълъ свободной райской бежественной жизни, хотълъ прорыва «по ту сторону». Но трагично то, что онъ цъликомъ остался «по сю сторону» н д я характеристики жизни «по ту сторону» принужденъ былъ брать образы и слова, взятые изъ посюсторонией гръшной жизни. Ницше предложнять намъ учиться жизни, волъ къ могуществу у посюсторонняго зла, котораго онъ не хотълъ и не любилъ. Воля къ могуществу, къ властн слишкомъ оказалась у него похожей на гръховную, злую волю нашего посюсторонняго міра. Трагедія Ницше въ томъ и заключалась, что онъ никогда не могь прорваться «по ту сторону.» А у него была необычайно напряженная, страстная воля къ восхожденію, любовь къ высоть. Къ Л. Шестову перешли многіе мотивы Ницше, но онъ хочеть соединить ихъ съ мотивами библейскими. Борьба са дъломъ Сократа навъяна Л. Шестову Ницше. Но Л. Шестовъ какъ будто бы не замъчаетъ, что борьба Ницше противъ Сократа превращается въ борьбу противъ христіанства. Ницше не зналъ христіанства и не понималь его. Онь быль окружень христіанствомь внъшнимъ и выроднешимся, въ которомъ не осталось уже геронческаго духа. И Ницше сознавалъ себя смертельнымъ врагомъ христіанства, хотя онъ, по моему убъжденію, служнять дълу христіанствкаго возрожденія. Онъ не согершиль хулы на Духа. Богъ любить такихъ богоборовъ и христоборцевъ. Л. Шестовъ выражается такъ, какъ будто бы философія учила смиренію н отреченію (вслъдъ за Ницше онъ употребляеть эти слова въ порицательномъ смыслъ). Но въ дъйствительности смиренію н отреченію учить христіанство, учить откровеніе, а не философія, не разумъ. Разумъ то какъ разъ никогда не хочетъ смиренія н отреченія, онъ гордъ по природъ. Ницше считаль христіанство врагомъ жизни, декад исомъ. Еще радикально борется противъ христіанства, какъ врага жизни, В. В. Розановъ. Тема Л. Шестова иметь много общаго съ темой Ницше и Розанова. Но самъ онъ никогда не боерется противъ христіанства, онъ борется протнвъ философіи, философія для него врагъ жизни, т. е. философствующій разумь, открытый грекамн. Получается счень большая неясность.

Законъ, различающій добро н зло, произсшель отъ грѣха н есть обличеніе грѣха, свидѣтельствуеть о немъ. Безгрѣшная райская жизнь не знаеть закона. И какъ нужно сказать: законъ отъ грѣха, или грѣх - отъ закона? Л. Шестовъ думаеть, что грѣхъ отъ закона, отъ разума н добра. Познаніе добра и зла есть возникновеніе различенія, есть измѣна и отпаденіе отъ райской жизни, сотворенной Богомъ, благословенной и одаренной. Но наше мышленіе объ этихъ вещахъ всегда на остріѣ, всегда антиномично н парадоксально. До познанія добра н зла, по ту сторону добра и эла нѣтъ ни нашего добра, ни нашего зла. Объ этомъ возможно

лишь аповатическое мышленіе, катаватическое мышленіе невозможно, ибо всегда береть матеріаль изъ нашей гръшной, подзаконной, посюсторонней жизни. Никакія наши слова не могуть положительно характеризовать Царства Божьяго и рая и совсъмъ не годятся туть слова, нъ ноторымъ прибъгаеть Л. Шестовъ. Нужно обратиться къ откровенію, къ Евангелію. Когда мы пробуемъ характеризовать Бога, какъ капризъ и произволъ, что Л. Шестову нравится, то мы явно туть беремъ матеріалъ для характеристики изъ самодержавныхъ монархій и деспотій нашей земной жизни. Представление о безпощадномъ и зависящемъ отъ случая Судъ Божьемъ отсюда же произошли. Монархоческія представленія о Богь имъють соціологическое происхожденіе. Но Богъ и Царство Божіе так же мало подчинсны закону, какъ и капризу и произволу. Богъ не есть добро и не подчиненъ добру, но Богъ не есть и зло, Богъ есть сверхдобро, онъ по ту сторону гобра и зла въ смыслѣ аповатической теологіи. Царство Божіе по ту сторону нашего добра и зла. Это долженъ признать всякій христіанинъ. Законническое пониманіе Царства Божьяго есть величайшее извращение христіанскаго откро енія. Но намъ дано откровение о томъ, что Царство Божье есть Царство любви, любовь же не есть законническое добро, она есть сверхдобро. Л. Шестовъ, вслъдъ за Ницше, невольно привноситъ элементъ иашего зла въ характеристику Царства Божьяго и рая - самоутвержденіе, т. е. эгоцентризмъ, произволъ, капризъ, т. е. все состоянія очень посюстороннія, земныя. Свидітельство библейскаго откровенія о гръхопаденіи и происхожденіи зла есть парадоксія, невмъстимая категоріями разума. Но Л. Шестовъ именно и ослабляеть эту парадоксію, самъ этого не замѣчая. Онъ рвется къ райской жизни, к къ и многіе на землъ. Но онъ какъ будто думаетъ, что можно прорваться въ рай, побъдить источникъ гръха, ставъ по ту сторону добра и зла, отвергнувъразумъ и добро. Въ дъйствительности, когда гръшный человъкъ пытается стать по ту сторону добра и эла, отвергнуть разумъ и добро, онъ совсъмъ въ рай не попадаеть, онъ остается «по сю сторону», остается въ элъ и по немъ ударяетъ законъ. Потому то Христосъ и сказалъ, что онъ пришелъ не нарушить, а исполнить законъ. Не безсильный жесть, предлагающій стать по ту сторону добра и зла, а реальная и онтологическая побъда надъ гръхомъ освобождаеть отъ власти закона, отъ власти законническаго добра и вводить въ міръ лежащій по ту сторону добра и зла. Реальная же побъда надъ гръхомъ предполагаеть Искупленіе и Искупителя. Л. Шестовъ никогда не пробовалъ раскрыть намъ совершенно конкретно, реально, практически, что у него за жизнь по ту сторону добра и зла, по ту сторону разума, что за путь. Только благодаря этой совершенной

нераскрытости и отвлеченности онъ и можетъ держаться. Христіанство же открываеть, что по ту сторону законническаго добра и зла лежить царство любви. Любовь во Христь не есть законь, любовь есть благодатная сила. И только благодаря любви жизнь можеть стать внъ закона, «по ту сторону». Этому учить не греческая философія, а откровеніе. Но и закоиъ въ глубинномъ религіозиомъ смыслѣ этого слова произошелъ не отъ Аристотеля, онъ въ безмърно большей степени произошелъ отъ Монсея, т. е. имъетъ библейское происхождение. Для Л. Шестова Библія какъ будто бы исчерпывается сказаніемъ книги Бытія о грѣхопаденін, да еще и сколькими псалмамн, отрывками изъ пророковъ и киигой Іова. Но содержаніе Библіи безмърно сложнъе и богаче. Въ Библіи же есть ученіе о Премудрости Божіей, о Софіи. Богъ все Премудростью сотвориль и потому только все добро зъло, все пракрасно. Отождествить ли Л. Шестовь библейскую Премудрость или Софію у Я. Беме съ разумомь греческихъ философовъ? Премудрости, Софію искали величайшіе философы, потому они и именуются фило-софами, но силами разума никогда ие могли открыть того, что дано лишь въ откровении. Умъ тоже въдь сотворенъ Богомъ.

Л. Шестовъ прежде всего борется протнвъ власти закона иадъ міромъ, противъ закоиинческаго пониманія самой религіи. Туть я вполнъ съ инмъ. Оиъ правъ въ своемъ возстанін протнвъ подавленія всеобщимъ н единымъ нидивидуальнаго и частнаго (кстати сказать его возстание противъ Algemeinheit Гегеля очень иапоминаеть возстаніе Бълинскаго во нмя живой личности, когда оиъ «клаиялся философскому колпаку Егоръ Федоровича» и предвосхитиль многія мыслн Достоевскаго). Но онь сбиваеть и запутываеть насъ, когда придаеть этому характеръ борьбы противъ познаиія, противъ философіи, протнвъ всякаго разума и всякаго добра. Ибо по истиив есть не законинческое познаніе, ие законническій разумъ и не закоиническое добро. Познаніе имъетъ и освобождающее и творческое зиаченіе. Л. Шестовъ ие хочеть дълать никакихъ различеній, не считается съ различиыми смыслами слова разумъ. Остается совершенио невыяснениымъ н непонятнымъ отношение его къ познанию, къ наукъ, къ философін. Остается впечатлівніе, что для Л. Шестова познаніе есть всегда гръхъ и эло, всегда оть змія, что сближаеть неожидани оего съ самыми обскурантскими направленіями въ христіаиствъ. Но если бы питался человъкъ лишь плодами съ древа жизии и не вкушалъ съ древа познанія добра и зла, то онъ все же повиаваль бы. Познаніе есть тоже жизнь, и древо жизни должно давать намъ н познаніе. Жизнь, лишениая познанія, была бы страшно объдненной жизнью. Гръхъ не въ самомъ познаи и добра и зла, а въ томъ опытъ зла, т. е. жизни виъ Бога и противъ Вога (это нужио понимать не законнически, въ смыслъ неповиновенія воль Божіей, а онтологически), который имманентио подчиняетъ жизиь закону, раціонализируетъ и морализируетъ жизиь. Но если возникло различіе между добромъ и зломъ н гръхъ обличенъ закономъ, то самое познаије добра и зла можетъ быть и благостнымъ. И самъ Л. Шестовъ только и дълаетъ, что познаетъ добро и зло,какъ и Ницше. Онъ совершенно правъ, когда берется за независимость философіи отъ науки, когда утверждаеть въ философіи другіе пути познанія. Всѣ подлинные философы въ этомъ будутъ съ нимъ. И отрицание Гуссерлемъ философіи, какъ мудрости, требованіе, чтобы она было строгой наукой. есть декадаись философіи, угашеніе философскаго духа. Философія великихъ и вмецкихъ идеалистовъ была, коиечно, мудростью, а не наукой. Борьба Л. Шестова съ наукой и философіей во имя Библіи и откровенія, какъ источника Истины, есть въ значительной степени недоразумъние. Высшее не можеть зависъть отъ иизшаго, философія, какъ мудрость, не можетъ зависѣть отъ науки, религіозное откровеніе не можеть зависьть оть философіи. Но въ своей сферъ, въ своемъ планъ, наука остается въ силъ и заслуживаеть почитанія «Дважды два четыре» — очень почтеиная ариеметическая истина, которую Л. Шестовъ не можетъ отрицать, но ее не слъдуеть переносить въ теологію. Мы знаемъ, что къ христіанскому ученію о Троичности совсъмъ не примънимы истины ариеметики. Л. Шестовъ часто ломится въ открытую две ь. Недоразумъніе происходять оть того, что Л. Шестовъ смъшиваетъ науку и этику, онъ этизируетъ проблему позианія и интересуется въ сущности исключительно этическими вопросами. Самъ же Л. Шестовъ, когда ръчь идеть о томъ, что онъ навываеть обыденностью, о жизии соціальной и исторической, всегда стоить за здравый смысль и науку. Это сказывается въ его размышленіяхь о судьбъ Россіи. Онъ дълается моралистомъ, раціоналистомъ и не видить метафизической глубины въ исторической жизни. Онъ утверждаетъ дуалистическую двойную бухгалтерію. Одно для царства трагедіи, другое для царства обыденности. И о царствъ обыденности онъ разсуждаетъ не менъе позитивно и раціонально, чъмъ П. Н. Милюковъ. Поэтому иътъ у него путей преображенія жизни, путей къ раю. Все остается въ интимныхъ катастрофическихъ переживаніяхъ отдъльныхъ замъчательныхъ людей и вълитературъ, выражающей эти переживанія. Онъ не върить въ сверхъестественныя чудеса, т. е. чудеса, преображающія естество, онъ върить лишь въ психологическія чудеса.

Исканія Л. Шестова порождены зпохой иевѣрія. И онъ безсиленъ разрушить велѣнія закона, чары разума и добра. Онъ совсѣмъ не хочетъ воплощенія своего «безумія», своего «по ту

сторону добра и зла,» онъ даже боится этого и предостерегаеть оть этого. Л. Шестовъ не библейскій человъкъ, онъ человъкъ конца XIX въка и начала XX въка, эпохи Ницше и Достоевскаго, а не Исаін н Ап. Павла, и даже не Паскаля и Лютера. Онъломится въ дверь, открытую хрнстіанствомъ, но не можетъ войти въ иее. Поразительно утверждение Л. Шестова, что никто не оспариваеть того, что бъдность, бользиь, изгнаніе, смерть есть матеріаль, на котораго ничего нельзя сделать. Какъ никто не оспариваеть? Оспариваеть христіанство, оно цълнкомъ базнруется иа бъдности, болъзни, изгнаніи н смерти. Я многое принимаю у Л. Шестова, со многимъ соглашаюсь, ио не принимаю его интонацію и неръдко возмущаюсь противь нея. Все, что Л. Шестовь припнсываетъ Паскалю, какъ необычанное и нсключительное. его достояніе, есть общее достояніе христіанскаго откровенія и. върующаго христіанскаго міра. Ничего исключительно оригинальнаго нътъ въ томъ, что Христосъ будетъ въ агоніи до конца міра и нужно бодрствовать, что нужно s'abêtir, что знаніе, разумъ, добро, должны быть преодольны, какъи всъ самооче ндныя истииы. Паскаль геніально остро это выразиль, но это есть общее достояніе христіанства. Равно какъ есть общее достояніе мистики то, что Л. Шестовъ говорить о преодолѣніи разума у Плотнна. Л. Шестовъ говорить, какъ человъкъ, живущій въ міръ позитивистовъ. Этимъ опредъляется его тонъ. Ему остается чуждымъ христіанское откровеніе о Богочеловѣкѣ н Богочеловъчествъ. Богъ и человъкъ остаются разорванными и несонзмъримыми, не происходить боговочелов вченія. И все время остается неяснымъ, защищаеть ли Л. Шестовъ человъка или возстаетъ противъ человъка, какъ возстаетъ школа К. Барта, съ которой у него есть точки соприкосновенія. Л. Шестовъ возстаетъпротивъ философіи Спинозы, для которой не существуєть человъческихъ слезъ, человъческихъ горестей и радостей. Но его собственный Богъ печалится ли о нуждахъ людей? Богъ Библіи печалился. Но Богъ Л. Шестова капризенъ, однихъ избираетъ для спасенія, другихъ обрекаеть на гнбель, совсѣмъ какъ у Кальвина. Богъ не знаетъ человъческой справедливости и правды, онъ остается «по ту сторону». Но тогда и получается тоже, что у Спинозы, изтъ никакого сходства между Богомъ и человъкомъ, иътъ общей правды. Богъ остается совершенно трансцедентнымъ. Но сущность христіанства въ томъ, что трансцендентиое становится иммаиеитнымъ, что есть соизмъримость между Богомъ и человъкомъ, есть подобіе и родство, что божественная правда человъчна, хотя и нечеловъческая. Тема, которая всю жизнь мучить Л. Шестова, ръщается лишь въ христіанствъ. Кромъ Бога имманентнаго, отвлеченнаго Разума и Добра, Бога философовъ, и Бога абсолютно трансцендентнаго, Бога каприз-

наго, несправедливаго, безпощаднаго и жестокаго, есть еще третій, христіанскій аспекть Бога — Бога - Любви, Бога Жертвы, Бога истощающаго Себя и исходящго кровью, Бога, ставщаго человъкомъ. И только этотъ аспектъ Бога можетъ быть принятъ. Теодицея совствить не есть оправдание Бога передъ судомъ человъка, теодицея есть защита Бога отъ ложнаго человъческаго пониманія Бога, противъ клеветы, возведенной на Бога. Единственная возможная Теодицея есть Голгофа, искупительная Божья жертва, примиряющая Бога и человъка. Воть почему между нашей гръшной, законнической, посюсторонней жизнью н жнзнью потусторонней, райской, Царствіемъ Божіимъ, лежить жертва, страданіе, подвигь, смиреніе, — путь, которымъ шелъ самъ Богъ, Сынъ Божій, который смирилъ Себя и принялъ вракъ раба. Это и есть единственное разръщение темы Л. Шестова. Заслуга же Л. Шестова въ томъ, что онъ защищаетъ индивидуальную человъческую душу, которая со всъхъ сторонъ насилуется н истязается..

Николай Бердяевъ.

## противоръчія оригенизма

E. de Faye. Origene. Sa vie, son oeuvre, sa pensee. — 3 vols. Paris. E. Leroux. 1923-1928.

Новая книга объ Оригеиъ выходить кстати. Монографіи Редепенинига (Вопп, 1841) и Деии (Paris, 1884) давио уже устаръли. За послъднія десятильтія слишкомъ перемъиились каши историческія представленія о христіанской древности, о всей эллииистической эпохъ, и потребкость въ новомъ сиктезъ давио уже иазръла. Де Faye миого работалъ по исторіи христіанской Александрін, быль знатокомь эпохи. Но книга объ Оригенъ ему ие удалась. Въ ней сказывается вся узость и иедостаточность историческихъ предпосылокъ либеральнаго, адогматическаго протестантизма. Эрудиція не замѣняеть интуиціи. De Faye подходить къ Оригенъ издали, какъ чужой. Смотрить на него изъ нашего времени, и не узнаетъ его, не понимаетъ тайны его лица, ие чувствуетъ трагическаго пульса его мысли. Въ книгѣ De Faye нъть живого Оригена. Оригенъ жилъ въ круговоротъ проблемъ. Въ изображени Da Faya онъ оназывается слишкомъ спокойнымъ, какимъ то мечтательнымъ экклектикомъ, соглашателемъ и собирателемъ идей. Образъ Оригена расплывается на историческомъ фонъ. De Faye слишкомъ увлекается согласованіемъ противоръчій. Виутреккяго драматизма въ творчествъ Оригека онъ не почувствоваль. Ему кажется, что въ Оригеи в «сосуществують» философъ и христіаникъ. Онъ ке чувствуєть, что это «сосуществованіе» было натяженіемъ и борьбой. Правда, по твореніямъ Оригена ке легко разгадать исторію его духа. Всъ книги Оригена писаиы имъ тогда, когда закончилась уже внутреиняя борьба, когда отстоялась уже его система. Но это не значить, что борьбы не было. Въ жизии Оригена былъ человъкъ борьбы. Не только по исторической случайности быль онь полемистомь. Полемичиа самая его мысль. И эта полемика была для него ие только діалектическимъ размежеваиіемъ. Мятежный духъ Оригена соткаиъ изъ противорѣчій. Если въ его системъ силенъ пафосъ примиренія, то имению отъ

противнаго, отъ боли раздвоенія и разлада. Оригенъ быль эллиномъ и вмъстъ врагомъ зллинизма. Оригена съ правомъ можно назвать «послъднимъ гностиномъ», но историческихъ гностиковъ онъ считалъ злыми еретиками, богословсними фальшивомонетчинами и прелюбодъями, говорилъ о нихъ съ раздраженіемъ н желчью. Ихъ вымысламъ онъ всегда противопоставляетъ «церковное слово», «церковную проповъдь». И самъ хочетъ быть только истолкователемъ преданія «правила въры». Пусть это ему не удавалось. Но понять Оригена можно тольно изъ его замысла, изъ его проблематини, изъ его противоръчій. De Faye въ Оригенъ меньше всего интересуетъ богословъ. Христіанство II-го въка представляется ему нанимъ-то расплывчатымъ, туманнымъ пятномъ. Въ велиномъ споръ Церкви и античнаго міра онъ не чувствуетъ столкновенія двухъ силъ. Оригена онъ отвлекаетъ отъ церковно-исторической перспентивы, старается понять и и объяснить его изъ «философсной среды». Объ этой философской средъ de Faye говорить слишномъ много, почти забывая, что пишеть объ Оригенъ. Въ этой характеристинъ философскихъ настроеній отъ Пиррона до Плотина много цъннаго и интереснаго. Но въ итогъ получается впечатлъніе, что Оригенъ стоить исключительно въ историко-философсномъ ряду. И это безспорный обманъ эрънія. При всей своей умозрительной одаренности Оригенъ совсъмъ не былъ философомъ по призванію, — въ этомъ отношеніи онъ совсъмъ не зллинъ. Философія для него всегда была тольно вспомогательнымъ средствомъ, искусствомъ истолнованія. Оригенъ прежде всего хотълъ быть толнователемъ Писанія. Страннымъ образомъ, De Faye слишкомъ мало говорить о библеизмъ Оригена. Онъ не чувствуетъ, что значила Библія для Оригена, не понимаеть его библеистической мистики. Ему кажется, что Оригенъ тольно считается съ Библіей, что энзегетическій методъ его богословія тольно литературная манера или педагогичесній пріємъ, и онъ объясняєть его глухой ссылкой на ученыя привычни аленсандрійсной школьной среды. Внутренняго смысла аллегоричеснаго метода De Faye не чувствуетъ. И вообще онъ не улавливаеть подлинныхъ темъ Оригенова богословія. Живая проблематика оригенизма ускользаеть оть его слишкомъ равнодушнаго взора. Въ концъ концовъ Оригенъ для иего тольно симпатичный мечтатель, визіонерь, «идеалисть».

Понять мыслителя, это значить уловить внутреннюю связь и ритмъ его размышленій, нашупать ихъ интимный узелъ. И въ системъ Оригена прежде всего бросается въ глаза, что она понятпонятнъе безъ историчеснаго Христа. Внъшнимъ образомъ это сназывается тъмъ, что въ ннигъ «О началахъ» главы о Троичности и о Воплощеніи производять впечатлъніе вставки, явно нарушаютъ послъдовательность и непрерывность мысли. Было

бы лослъшио и нечутко объяснять это тъмъ, что Оригенъ мехаиически соединяетъ разнородиые элеменеты. Оригенъ ихъ плавить въ своемъ умозрительномъ горнъ, и все - же они не сллавляются, получается амальгама, а не синтезъ. Въ этомъ трагическая завязка его системы. Оригенъ пробуетъ, и не можетъ, и боится мыслить исторически. Трудность не въ томъ, что для Оригена (и въ- этомъ отношеніи онъ эллинъ) первый и жгучій вопросъ - о происхождении вещей. Трудность въ томъ, что онъ не понимаетъ и даже не принимаетъ времени. Существованіе и самая возможность эмпирическаго міра, множественнаго, разнороднаго и измънчиваго, остается для Оригена неразръшимой загадкой. Онъ умъетъ мыслить только безъ времени, только sub specia aeternitatis; онъ лонимаетъ только въчное и неизмъняемое бытіе, — бываніе вообще для иего нелонятно. И весь пафосъ Оригеновой системы въ томъ, чтобы снять, отмънить загадку времени и быванія. Именно вь этомъ интимный смысль его знаменитаго ученія о «всеобщемъ возстановленіи», объ апокатастазисъ. У Оригена это учение о «всеобщемъ сласе ии» опредъляется совсъмъ не моральными мотивами. Это прежде всего метафивическая теорія. Апокатаставись есть отрицаніе исторіи. Все, что бываеть, все содержание исторического времени разсъется, и разсъется безъ памяти и безъ слъда. И «послъ» исторіи останется только то, что уже было «прежде» исторіи. Оригенъ совсъмъ не иллюзіонисть. Онъ нисколько не отрицаеть реальности исторіи и времени, онъ отрицаеть только смысль исторіи. В висторіи и не можеть быть смысла, ибо, ло мнънію Оригена, она начинается чрезъ безсмыслицу, отъ пресыщенія первозданныхъ духовъ добромъ. Въ системъ Оригена самымъ свътлымъ всегда представляется его ученіе о свободной воль, въ которомь онъ такъ далеко какъ будто уходитъ отъ гиостиковъ и отъ эллинизма вообще. Однако, въ лослъднемъ счетъ ло Оригену свободная воля непроизводительна. И не можеть быть производительной, ибо нечего производить, къ лервозданной лолиотъ нечего прибавить. Въ системъ Оригена свобода воли объясняетъ ладеніе міра, фактъ неразумія. Для Оригена свобода воли необходима, какъ причина зла. Для добра не нужно свободы. Это связано съ радикальнымъ неисторизмомъ Оригена. Времени не иужно, исторія не нужиа, чбо «раньше» времени, «прежде» исторіи осуществлена вся полиота бытія, все, что достойно и слособно, чему лодобаеть быть. Какъ истый эллинъ и ллатоникъ, Оригенъ не лонималъ вхожденія въ въчность, рожденія или возникновенія для въчности. Онъ могъ допустить выладение изъ въчности, какъ безумную и до коица не объяснимую катастрофу, и разръшение этой катастрофы чрезъ возвращение въ въчность. Къ этому сводится вся Оригенова философія исторіи, — кругь возвращенія. Кругъ,

символь полноты, но и символь неподвижности, для античнаго сознанія быль высшимь изъ символовь. Прямая линія, символь движенія, античному человѣку казался жуткимъ образомъ хаоса, темной и дурной безконечности. Отсюда идеалъ возвращенія. Оригенъ исповъдуєть его открыто. Оригенизмъ не акосмиченъ. Напротивъ, это ученіе о въчномъ міръ. Но его въчиый міръ есть міръ духовъ, міръ умовъ, существъ. И этотъ идеаль ный мірь есть первообразь и ипостась эмпирическаго міра,-Оригенъ прилагаетъ къ нему библейское имя Софіи, Премудрости Божіей. Это образъ и откровеніе Бога. И этотъ идеальный міръ не возникаеть, но въчно есть. Оригена нелья назвать паитеистомъ. Онъ ясно отличаетъ міръ отъ Бога, какъ его «твореніе». Только это твореніе онъ не можеть мыслить иначе, какъ вѣчиымъ, - ему кажется, что это вытекаетъ изъ ученія о Божествениой неизмъняемости и простоты. Вмъстъ съ тъмъ, когда Оригенъ говорить о Божественной жизни, онъ говорить именно объ Открокровеніи. О Богъ виъ міра Оригень хотъль бы только молчать. Въ этомъ отношении онъ близокъ къ Плотину и еще ближе къ Филону. — И еще одиу черту нужно припомнить въ ученіи Оригена объ идеальномъ міръ. Это — нъкая полнота существъ, все — отъ свътилъ до водяныхъ животныхъ. Все это падшіе духи. Всего неожиданнъе у Оригена, что онъ отрицаеть јерархію существъ. Въ идеальномъ міръ нътъ ступеней. Въ его представленіи ступеньчатость бытія была бы изъяномъ. Онъ не можеть принять не наилучшее. Поэтому въ идеальномъ міръ все однородио. Но если идеальный въчный міръ есть міръ однородныхъ и единосущныхъ духовъ, это значитъ, что въ немъ нътъ различія между ангеломъ и человъкомъ, между ангеломъ и «водянымъ животнымъ». Это значитъ, что въ немъ нътъ человъка. То, что отличаеть ангела отъ человъка, человъка отъ животныхъ, принадлежить только къ эмпирическому міру. Это послѣдствія паденія. И они упразднятся во всеобщемъ возстановленіи. Въ будущемъ міръ тоже не будетъ человъка. Если ангельскую ступень считать наивысшей, то по Оригену дъйствительно приходится сказать, что только ангелы и существують, - сейчась иа разныхъ ступеняхъ паденія.

Оригенъ не былъ докетомъ, его предпосылки его къ этому не принуждали. Онъ не долженъ былъ отрицать историческое Откровеніе. Онъ долженъ былъ только считать все историческое въ Откровеніи преходящимъ. И если Библія есть подлинно киига Откровеній, въ ией долженъ быть внѣисторическій смыслъ. Въ этомъ основаніе аллегорическаго метода. Можно сказать, что это методъ деисторизаціи Библіи. Она превращается въ киигу притчъ и видѣній. И все же не перестаетъ быть и книгой священной исторіи. Однако, только простецы могуть интересовать-

ся историческимъ, «іудейскимъ» смысломъ. Въ сущности тоть же выводь Оригень распространяеть и на Новый Завъть. на Евангельскую исторію. Нисколько не отрицая ея реальную достовърность (и мы знаемъ, онъ защищалъ ее противъ Цельза). Оригенъ не можеть допустить, что историческій смыслъ Евангелія есть его послъдній и въчный смысль, — въдь историческое ие можеть имъть въчнаго смысла. И исторической тъни Евангелія Оригень противопоставляєть его візный смысль, и «візное Евангеліе», — въчное, замъчаеть Оригень, «по сравненію съ этимъ нашимъ Евангеліемъ, которое временно проповъдано въ преходящемъ мірѣ и вѣкѣ». Это Вѣчное Евангеліе онъ старается прочитать между строкъ Евангелія историческаго: и не историческій Христось интересуеть его больше всего въ Евангеліи. При его категорическомъ неисторизмъ трудно ему было понять образъ Христа. Онъ не могъ связать спасенія міра съ однимъ опредъленнымъ историческимъ событіемъ. Въ христологіи Оригена причудливо переплетаются противор вчивые мотивы. Оригень разко и прямо исповадоваль Христа Богочеловакомъ. — и это имя впервые встръчается, кажется, именно у Оригена. Однако, если поставить вопросъ, когда Слово стало человъкомъ, отвъть Оригена двоится. Онъ различаеть въ вочеловъченіи Слова два момента. Въдь всъ человъческія души въчны и потому предсуществують плотскому рожденію и вхожденію въ эмпирическій мірь. Оть въчности существуєть и душа Іисуса, и прежде паденія міра она соединяется со Словомъ, — и соединяется какъ жельзо съ огнемъ. Нужно подчеркнуть, это соединение двухъ въчныхъ величинъ. . Именно это премірное и сверхвременное соединение пречистой и въчной души Тисуса со Словомъ для Оригена представляется существеннымъ. Богочеловъчество осуще ствляется за порогомъ исторіи, до времени. И Воплощеніе окавывается только явленіемь уже предсуществующаго Богочеловъка въ эмпирическомъ міръ. Собственно, это не есть Воплощеніе Слова, но воплощение обоженной души Іисуса, нераздъльно соединенной со Словомъ. По логикъ Оригеновой системы, Воппощеніе не можеть быть окончательнымь. Ибо тълесность вообще есть преходящее слъдствіе гръхопаденія и истончается по мъръ очищенія, чтобы разсъяться вовсе во исполненіи временъ. Воплощеніе Христа по Оригену имъеть преходящій и педагогическій смысль. Это Откровеніе Слова въ темноть эмпиріи. Чрезъ Воплощение Богъ становится прямымъ и осязаемымъ для чувственнаго человъчества. Именно поэтому человъчество Христа должно быть прозрачнымъ. «Его человъчество», говоритъ Оригенъ, «это первая и нисшая ступень, съ которой мы должны сойти, чтобы пройти по другимъ н достигнуть того, что Сынъ Божій есть самь въ себъ». По мъръ духовнаго возрастанія нужно отвлекаться оть человъчества Христова, — оно есть тольно педагогическое средство для созерцанія премірнаго Божества. Въ этомъ смысль Оригенъ рьзно противопоставляеть простецовь, которые кланяются вы Герусалимъ и знають тольно Гисуса распятаго, созерцають Слово тольно во плоти, и — «равноагельснихъ» гностиновъ, причастныхъ Слову, накъ было Оно въ началъ у Отца. Иначе сназать, путь духовнаго восхожденія накъ бы проходить мимо Голгофы. Положительнаго искупительнаго смысла ни въ Крестной смерти, ни въ Воснресеніи Оригенъ никогда не умълъ раскрыть. Христосъ для Оригена прежде всего Пророкъ и Учитель. Нужно замътить, идея воспитанія и обучеиія проходить черезь всю Оригенову систему; и въ этомъ одна изъ эллинснахъ ея чертъ. Кажцая душа проходитъ свой искупительиый путь черезъ смъняющіяся міры и въна и искупаеть при этомъ свой личный гръхъ, чтобы вернуться на свое опустъвщее мъсто въ въчномъ міръ. Это путь неизбъжанаго, хотя и не насильственнаго возвращенія. Оригенъ убъжденъ, что воля не можеть закоснъть въ упорномъ противленіи, что она должна лереломиться. На этомъ пути наждая душа если въ чемъ нуждается, то тольно въ путеводителъ и примъръ. Таной примъръ лоназываетъ Христосъ и по стольну является путеводителемъ и проводниномъ душъ. Въ сущности, проводниномъ временнымъ. По Оригену есть лъствица созерцаній, и оть созерцанія Слова надлежить перейти къ созерцанію Отца. Нѣкогда кончится царство Сына и иастулить высшее царство Отца, - въ этомъ ръзко сказывается троическій субординаціонизмъ Оригена. Уже и телерь совершенные праведиики (и мученини прежде всего) восходять въ загробиой жизни за предълы исторіи и эмпиріи, живуть уже въ въчномъ міръ. Въ изображеніи Оригена, это міръ въчной сказки, праздничный міръ видъній, — нанъ и весь загробный луть душъ есть иъкое назидательное хожденія по мытарствамъ и видъніямъ, нъкая «аудиторія» и школа душь. Въ этомъ въчномъ міръ блаженныя души созерцають «невидимыя вещи Божіи», «основанія дълъ Божіихъ». Это познаніе идеальнаго или умнаго міра, и историчесній образь Воплощеннаго Слова у Оригена совсѣмъ заслоненъ этимъ познаніемъ стихій и основаній міра, созерцаиіемъ Божественной Софіи. Правда, имено съ Оригена обычно иачинають исторію христоцентрической мистини. Но въ дъйствительности, это не мистика Христа, но мистина Логоса, мистина Въчнаго Слова. Въ ней есть оласное отвлечение отъ исторіи, отъ историчеснаго Христа, отъ Воплощенія Слова. Строго говоря, ло Оригену не приходится душу Іисуса считать человъчесной душой, она выше этого тольно эмпирическаго уровныя. Вмѣстѣ съ тѣмъ, и всякая душа призвана къ такому-же соединеиію со Словомъ и къ уподобленію съ Нимъ. Въдь и дуща Іисуса соединяется со Сповомъ свободы, по своему извопенію, по пламенной пюбви къ Нему, и какъ бы въ награду за свою чистоту Подобнымъ образомъ, каждая душа по призванію есть вѣчная невѣста Спова; Спово можетъ и допжно родиться и въ другихъ душахъ. Этимъ умаляется единственность и несонямѣримость Христова пика. Открывается какой-то потаенный путь къ Богу, въ обходъ Христа. При всемъ своемъ универсапистическомъ размахѣ, Оригенъ въ мистикѣ остается крайнимъ нидивидуалистомъ.

Въ цѣпомъ система Оригена есть дерзиовенный опытъ построенія христіанской фипософіи изъ поиятія о въчномъ міръ. Для Оригена оправдание міра — въ томъ, что онъ имъеть въчные иедвижиые устои. Поэтому оиъ никогда не могъ понять тайиы историческаго Богочеловъчества, ие умълъ узиать въ историческомъ Богочеповъкъ метафизическій центръ тварнаго міра. Онь не могь понять, что мірь создань и существуєть ради Воппощенія Спова, и потому не могъ поиять и поспѣдняго смысла историческаго Воппощенія. Апостольская пропов'єдь и правипо въры остаются для иего безуміемъ, — именно потому, что оиъ ие можеть прииять эмпирическаго міра. Не можеть прииять ие за то, что оиъ гръщенъ и во злъ лежитъ, ио за то, что онъ эмпириченъ. Онъ не смъшивапъ своихъ домысповъ и толкованій съ правипомъ въры, не выдавапъ ихъ за догматическое ученіе. Онъ постоянно оговариваль пробпематичность своихъ сужденій и предоставляль своимь слушателямь испытывать и судить, tu, qui legis, probato... Любопытно, что въ питературиой манеръ Оригена сказалось вліяніе Аристотеля, - привычка ясно ставить и расчленять спорные вопросы, «апоріи»... Оригенъ предпагапъ свои догадки о иедовъдомомъ, и не меньше своихъ противниковъ помнипъ о предълахъ познанія. Всв эти оговорки ие измѣняютъ смыспа Оригеновой системы. Но они объясняють его церковно-историческое попоженіе: церковиое отлученіе соедиияется съ горячими признаніями вепичайшихъ отцовъ Церкви. Осуждение оригенизма въ VI-мъ въкъ, подготовленное допгимъ и буриымъ споромъ, быпо въ сущности осужденіемъ ппатоиизма. противодъйствіемъ острой ппатонизаціи богословской мысли. Но оно не было осуждениемъ ппатоническихъ темъ и мотивовъ вообще. Оригенизмъ есть топько одинъ изъ видовъ христіанскаго платонизма. Въ этомъ отношении показателенъ образъ св. Мефодія. Мефолій быль, быть можеть, болье острымь платоникомь, чьмь самъ Оригенъ, его мистика проиизана тоже ппатоиическими мотивами. Но у него быль историческій реапизмъ, не оспабленный экзегетическимъ алпегоризмомъ. Это отъ обратиаго свидътепьствуеть, что корень оригенизма въ нечувствін и непріятін исторіи. Ученіе о въчномъ міръ усвоено быпо отеческимъ сознаніемъ, какъ ученіе о Предвъчномъ совътъ Вожіемъ. Но это ученіе хрис-

8

тоцентрично. Изволеніе о Воплощеніи Слова связано съ наволеијемъ о самомъ созданји міра. Это открывается уже у св. Афанасія Александрійскаго въ его тонкихъ толкованіяхъ библейскихъ текстовь о Премудрости въ отнощении къ Воплощению Слова. И въ особенности ярко раскрывается въ богословской системъ прел. Максима Исповъдника. Въ извъстномъ смыслъ это комментарій къ алостольскому лонятію Второго Адама, развитому еще до Оригена противъ гностиковъ у Иринея. Второй и новый Адамъ есть историческій Богочеловѣкъ; это совсѣмъ иное лонятіе, чъмъ гностическое и лолугностическое ученіе о «въчномъ человъкъ». Ученіе о Второмъ Адамъ есть религіозное оправданіе времени и исторіи, и олравданіе человітка. Въ оригенизмі ність въ сущности антропологіи, но только пневматологія, ученіе о въчныхъ духахъ. Церковное учение есть учение о спасении временной эмлиріи, о вхожденіи въ вѣчность, о вѣчномъ смыслѣ временнаго бытія. Интересно сравнить Орнгена съ блаж. Августиномъ. Казалось бы, мало между иими общаго. Внимательное сравнение открываеть между тымь интимныя точки сходства. И прежде всего, нельзя забывать объ общей ихъ связи съ неоллаиизмомъ. Примъчательно, что и на духовномъ лути Августина образъ Богочеловъка является поздно. Въ Церковь Августина приводять космологическія исканія, Евангельскій Христось для Августина слишкомъ долго только пророкъ и наставникъ. Нужно приломнить еще, какъ затруднялъ Августина библейскій, реализмъ и съ какимъ восторгомъ онъ схватился за аллегорическій методъ, какъ за средство притупить этотъ соблазнъ. Но главное касаніе въ ученіи о времени. Для Августина время всегда оставалось загадкой. Великій филососфъ исторіи, онъ въ концъ концовъ отрицалъ производительность историческаго времени. Исторія для него въ сущности только проэкція сверхвременныхъ и въчныхъ судебъ. Въ этомъ тайный смыслъ его ученія о предопредъленіи. Ничто соверщающее во времени даже косвенно не отражается на въчной судьбъ. Это иная форма ученія о сверхвременномъ осуществленіи всей полноты. Временный процессъ теряеть всякое самостоятельное значеніе. Во времени ничего на ново не возникаетъ, ничто не ръщается. Въ послъднемъ счетъ, и Августинъ неисториченъ.

Оригенизмъ можно опредълить, какъ «ересь о времени». Проблематика оригенизма имъетъ не только историческое значеніе. Это нъкій повторяющійся тиль мысли. Этимъ объясняется длительное и обновляющееся вліяніе Оригена. Люболытно, оживленіе оригеническихъ мотивовъ въ евролейской мистнкъ новаго времени. Оно связано тоже съ нечувствіемъ времени, какъ особой категоріи бытія, на только какъ формы быванія. какъ особой категоріи бытія, о ръщающемъ мъсть проблемы вре-

мени въ системъ христіанской мысли. Христіанство есть оправдаи времени, философія твари, ученіе о возникающемъ изъ ничего и входящемъ въ въчность, — ученіе о становящейся въчности. Въ этомъ смыслъ христіансной метафизини. И онъ раскрывается чрезъ созерцаніе историческаго Христа. Этого не видълъ, не могъ увидъть Оригенъ. Въ этой немощи зрънія завязна его трагизма.

Георгій Р. Флоровскій.

115

## новыя книги

## новая книга о я. беме

(A. Koyré. La Philosophie de Jacob Boshme. Paris. Librairie Philosophique I. Vrin. 1929.)\*).

Нужно считать знаменательнымъ, что при Сорбоннъ появилось общирная диссертація о Яновъ Беме. Прежде писали о Беме лищь люди внутренно ему созвучные. — религіозные философы, теософы, мистини, да и вообще писали мало. \*\*) Книга А. Койрз носить иной харантерь, это — научная инига. Для Койрэ Беме есть лишь объенть научнаго изслъдованія. Книга его обладаетъ большими научными достоинствами. Авторъ сдълалъ все возможное и даже невозможное, чтобы прининуть въ чуждый ему міръ видъній и міръ мысли велинаго христіанснаго теософа. Онъ обнаружиль большую способность вживанія въ чужую мысль. Уже самъ по себъ тоть фанть, что Койрэ написаль по французски книгу о Беме, означаеть преодолъние чудовищной трудности, виртуозность. Беме почти непередаваемъ на французсномъ языкъ и все тани Койрэ сдълалъ его доступнымъ французамъ. Книга его будетъ имъть большое значение для изученія Беме и въ начествъ сбъентивнаго научнаго изслъдованія должна быть признана лучшей изъ всъхъ инигъ о Беме, она даетъ гораздо больше инигъ Элерта, Бутру, Геннамера, Бораннамма. Выше стоять лишь нниги другого типа, нонгеніальныя Беме, напр. Фр. Баадера, Эволюція Беме, разные его этапы пренрасно выяснены въ ннигъ Койрэ, впервые съ таной обстоятельностью. Койрэ систематиэнроваль твореніе Беме, придаль имь харантерь философсной системы, раздълиль соверцание Беме по обычнымъ рубринамъ систематичесной философіи. Въ подстрочныхъ примъчаніяхъ онъ даеть обильныя нъмецнія цитаты изъ Беме, рас-

\*\*) По случаю трехсотлѣтія Беме въ Германіи появилось нѣсколько книгъ о немъ, которыя и рецензировалъ въ «Пути».

<sup>\*)</sup> Я предполагаю посвятить Я. Беме спеціальную статью въ «Пути», главнымъ образомъ его ученію о Софіи и андрогинъ.

предъленныя по проблемамъ. Это очень помогаетъ оріентироваться въ творчествъ Беме, которое мсжетъ произвести впечатлъніе хаоса. И все-таки между міромъ систематизирующей и раціонализирующей мысли Койрэ и міромъ самого Беме, даниаго въ примѣчаиіяхъ, существуеть иесоизмѣримость, это — разиые міры. Остается иепоиятнымъ, почему Койрз написалъ книгу о Беме, это остается виутренне немотивированнымъ, необязательиымъ, какъ будто бы не отвъчающимъ инкакой духовной потребиоиости автора. Онъ не ръщаеть въ книгъ никакой проблемы. И въ коицъ коицовъ оиъ не даетъ Беме инкакой внутренной оцъики. Остается иеизвъстиымъ, что Беме зиачитъ для автора, принимаеть ли онь въ серьезъ тв личныя откровенія, которыя были у Беме. Киига иаписана о философіи Беме. Конечно, Беме имълъ огромное значение для всей иъмецкой философіи и въ иемъ можио открыть философскую діалектику. Но врядъ ли върио считать Бемепрежде всего метафизикомъ, какъ дълаетъ Койрэ. Беме быль прежде всего визіонерь и теософъ, мифотворецъ и гиостикъ. Койрз цъинтъ Беме, видитъ его значительность, но относится къ нему синсходительно, съ высоты научной философіи XX въка. Онъ часто называеть мышленіе Беме наивнымь, дътскимъ, варварскимъ, говоритъ о иемъ «бъдиый Беме». Въ подход в Койрз къ Беме чувствуется скептикъ, чувствуется власть историческаго релятивизма. Какъ и большииство людей иятыхъ иаучиымъ изслъдованіемъ исторіи мысли, Койрз съ трудомъ можетъ допустить, что какія либо идеи Беме могли родиться изъ его творческаго генія, могли быть изначально оригинальными. - все должно быть объяснено разнообразными заимствованіями. И Койрэ испытываеть большое затрудненіе, когда онъ не можеть проследить, откуда взяль Беме свое ученіе о Софіи. Туть было что-то первоначально открывшееся самому Беме и ии изъ кого иевыводимое. Койрз разложилъ Беме, систематизировалъ хаосъ его созерцаній и идей черезъ разложеніе. И его иужио будеть сложить, дать целостиый образь Беме черезъ внутрениее пріобщеніе къ міру Беме. Это возможно лишь при признаніи реальности этого міра. Раціональная систематизація міровозэрвиія Беме не даеть такого цълостнаго образа. Койрэ цитируеть то мъсто у Беме, гдъ онъ говорить, что, когда Духъ оставляеть его, онь перестаеть понимать свое твореије. Какъ же можеть поиять его творение тоть, кто не имъеть его Духа, чуждь его Духу? Киига Койрз ставить прииципіальный вопрось о границахъ научно-философскаго изслъдованія явленій духовиаго міра, къ которымъ принадлежитъ твореніе Беме, о духовномъ родствъ познающаго съ объектомъ своего познанія. Койра сдълаль все, что въ силахъ человъческихъ, для изслъдованія того, что ему духовио иеродствению. Но принципіальнаго воп-

роса о границахъ научнаго изспъдованія самъонъ въ своей книгъ не ставить. Койрэ сразу же обнаруживаеть снептичесни-раціоналистическое отношение нъ тъмъ фантамъ въ жизнь Беме, которые представляются ему оккупьтными и мистическими. Онъ относится отрицательно къ извъстной біографіи Франкенберга, видить въ немъ создание пегенды о Беме. Онъ готовъ признать жизни Беме пишь то, что согласно съ раціонапистичеснимъ сознаніемъ. Онъ склоненъ отрицать, что Беме быпъ визіонеръ, извиняется за Беме, что онъ върилъ въ магію, астропогію и алхимію, и дълаеть его по преимуществу метафизикомъ, оригинальнымъ считаетъпищь его діапектичесную метафизину. Главный упрекъ, который я бы сдълалъ Койрэ, это тотъ, что онъ не понимаетъ, что Беме невозможно до конца понять, иевозможио перевести его на языкъ ясныхъ понятій. И эта невозможность до конца понять Беме, выразить его въ философски ясныхъ идеяхъ и понятіяхъ, связана совстив не съ тъмъ, что онъ мыслипъ неясно, смутно, нерасчлененно, варварски, наивно, не имълъ богосповсной и философской школы, былъ иароднымъ мудрецомъ, а не ученымъ, но съ тъмъ, что онъ мыслипъ на основаніи пичныхъ озарѣній, видѣній и откровеній духовнаго міра. Беме мыслиль мифопогичесни, а не въ понятіяхъ. Онъ быпъ вепинимъ мифотворцемъ. Онъ создапъ мифы объ Ungrund'ь, о Софіи, объ андрогинь, о борьбь свыта и тьмы, объ огненности бытія, которые не переводимы на понятія. Проблема Беме есть проблема возможности пичнаго гностическаго откровенія и озарѣнія. Койрэ отпично знаеть о существованіи апофатической теопогіи и писаль о ней вь своей прекрасной книгъ объ Св. Ансельмъ Кентерберійскомъ. Но въ примъненіи къ Беме онъ недостаточно углубиль вопросъ о границахъ познанія Бога въ попожительныхъ понятіяхъ. Онъ все-тани хочетъ усовершенствовать богопознаніе Беме, неясное, смутное, замутненное и наивное выразить въ ясныхъ фипософскихъ понятіхъ. Онъ не признаетъ источниковъ познанія Беме и потому ипи раціонализируеть его или критинуеть его, какъ низшую стадію мышлеиія.

Очень върно устанавливаетъ Койрэ, что весь Беме вышелъ изъ мученій надъ проблемой зла. Его мучапъ вопросъ, какъ Богъ согласился сотворить міръ, зная, что будетъ зпо и страданіе. Въ этомъ жизненная значительность и глубина творчества Беме. Койрз думаетъ, что Беме исналъ ие столько гнозиса, познанія тайнъ Божества, снольно спасенія, спасенія въ сердцѣ Іисуса Христа отъ гнѣва Божьяго. Отъ гнѣва Отца ищетъ онъ спасенія въ Сынѣ. Но древніе гностини тоже вѣдь мучались надъ проблемой зла. И въ этомъ Беме имъ родственъ. Онъ — вепичайшій изъ гиостиновъ, но и самый христіансній изъ всѣхъ. Койрэ въ одномъ

мъстъ считаетъ возможнымъ назвать Беме еретииомъ, но остается неяснымъ, къ накому трибуналу въ этомъ случав онъ прибъгаетъ н какими критеріями пользуется. Въ общемъ же Койрз защищаеть Беме оть разныхъ обвиненій. Совершенио справедливо Койрз устанавливаеть различіе Беме отъ Лютера и протестаитнама (въ противоположность иннгъ Barnkamma «Luther und Bohme».). Прежде всего ученіе Беме о свобод'в лежащей въ основъ бытія совсьмъ противоположно Лютеру. Также не схожъ гностициямъ Веме съ агностициямомъ Лютера, иосмиямъ Беме нсъ аносмнзмомъ Лютера. Следуетъ еще подчеринуть, что иедостаточио дълаетъ Койра, что Беме былъ едниственный протестанть, иоторому свойствень быль культь Божіей Матери, Дъвы Марін, центральный для всего его міросозерцанія. Койрэ върно уназываетъ на католичесије элементы въ міросозерцаніи Беме. Родинть же Беме съ Лютеромъ острое чувство борьбы противололожиыхъ началъ, свъта и тьмы, Бога н діавола. И для Беме Богъ не тольно Богъ любви, но и Богъ ярости. Въ самомъ Беме происходила борьба противололожныхъ началъ. И Беме сталъ основоположникомъ въ новой философін дниамичеснаго лониманія бытія, въ таиой формъ невъдомаго античности и средиевъиовью. Онъ выводить идею становленія изъ борьбы протнвололожныхъ началъ и упреждаетъ Гегеля. Подобно Гераилиту жнэнь для него огонь, огненный токъ. Основная иитунція Беме есть ннтунція огня, а не свъта. Думается, что Койрэ недостаточно подчеркиваетъ символнческій характеръ міросозерцанія Беме. Вся натурфилософія Беме символична. Вся природа и ея элементарная силы символизирують духовный міръ. Основная проблема Беме: какъ въ Gottheit, въ Абсолютномъ порождается Божественная Трончиость, и Божество стаиовится Личностью, иаиъ возможенъ переходъ отъ Gottheit, отъ Божественнаго инчто иъ Богу творящему міру, иъ творенію. Въ этой проблемъ для Беме теоганичесий процессъ соединяется съ космогоннческимъ и антрологоничесинмъ. Богъ открывается изъ Божественнаго Ничто черезъ противоръчіе, черезъ сопротивленіе противололожнаго. Койрз справедливо настаиваеть на томъ, что Беме не быль лантенстомъ н не смъшиваль Бога съ міромъ. Уже споръе въ его міросозерцанін были дуалистическіе элемеиты, соотвътствующіе его основному чувству зла. Метафизика Беме рѣшительно персоналнстическая. Богъ для иего живая лнчживая личность человъкъ. Беме отличается иость, иакъ другихъ мистнковъ свонмъ отношеніемъ иъ природів, къ міру и къ человъку, онн не исчезають у него въ Богъ. Въ этомъ оиъ принадлежить къ тому типу мистическаго гностицизма, иоторый восходить иъ Каббалъ н ниъеть семитическую прививку. Для него существуетъ иетолько Единое, ио и космичесиая множествен-

ность. Онъ очень отличается отъ индуссовъ, отъ Плотина, отъ Эккардта. Онъ не монистъ. И это дълаеть его болъе христіаискимъ теософомъ. Эта типологія мистико-теософическаго направленія недостаточно выяснена Койрэ. Наиболъе центральное и таинственное ученіе Я. Беме объ Ungrund'ь, о безднъ лежащей въ основъ бытія. Этимъ отъ вводитъ новое начало въ исторію фипософской мысли. Въ основъ бытія лежить ирраціональное начало. Только потому существуеть свобода, только потому объяснимо эло, только потому въ бытіи есть динамика. Койрэ передаетъ нъмецкое слово Ungrund по французски словомъ Absolu. Я думаю, что это невърно. Этимъ онъ истолковываетъ Ungrund Беме въ духъ нъмецкаго идеализма начала XIX въка. Ungrund есть прежде всего безосновность, бездонность, недетерминированность, т. е. свобода. Ungrund есть изъначальная, ирраціоннальная, темная еще, ничьмъ не детерминированная свобода. Она не есть эло, но она дълаеть возможнымъ эло, въ ней есть потенція зла, какъ и потенція добра. Особенность Беме заключается въ томъ, что онъ вводитъ Ungrund въ самое Божество н тъмъ допускаетъ существование темнаго начала въ Богъ. Болъе истинно было бы сказать, что Ungrund, т.е. изначальная свобода, лежить внъ Бога, внъ бытья, предшествуеть всякому бытію, которое уже детерминировано. Но Бемевское учение объ Ungrund только и дълаеть возможнымъ свободу и философію свободы. Койрэ и говорить, что философія свободы идеть оть Беме. Только на этой почвъ возможно допустить абсолютную новизну въ міръ, творчество, динамику. Античное и средневъковое міровозэръніе было статично. Динамизмъ нъмецкой философіи происходить оть Беме.

Огромное значеніе имъеть у Беме ученіе о Софіи и эта сторона ученія Беме недостаточно выдвинута и подчеркнута Койрэ. онъ растворяеть софіологію Беме въ другихъ проблемахъ. Онъ какъ будто бы не придаеть особеннаго значенія ученію Беме объ андрогинъ, о мужо-женственномъ, дъвственномъ образъ человъка. Между тъмъ какъ съ этимъ связана вся антропологія Беме. Когда неученый Беме услыхаль въ первый разъ слово «идея», то онъ воскликнулъ: вижу Небесную Дъву. Это и было видъніе Софіи, софійнаго человъка, мужо-дъвы. Міръ сотворенъ Богомъ черезъ Софію-Премудрость творческимъ воображеніемъ Бога. Роль воображенія у Беме выяснена Койрэ Воображение Бога творитъ черезъ чистые, софійные, дъвственые образы. Беме не вносилъ въчно-женственнаго начала въ Бога и не имълъ культа въчно-женственнаго. У него былъ культъ въчнодъвственнаго, который сливился съ культомъ Дъвы Маріи. Человѣкъ, какъ образъ и подобіе Божье, есть андрогинъ, мужедъва, дъвственный, чистый, цълостный человъкъ. Гръхопаденіе

и было нарушеніемъ изначальной целостности, целомудрія. паденіемъ андрогина, возникновеніемъ дурной женственности и дурной мужественности, пола. Человъкъ утерялъ свою Дъву т. е. чистоту, цъломудріе. Софія и есть иебесиая Дъва. Ученіе Беме о Софіи, самое оригинальное и замѣчательное въ исторіи человъческой мысли, по преимуществу антропологическое. Софійность, певственность твари вновь является въ Деве Маріи. Іисусь Христосъ у Беме тоже имъетъ андрогииный образъ, образъ совершеннаго человъка. Антропологія Беме неразрывно связана съ его христологіей, ученіе о человъкъ съ ученіемъ о Христь - Новомъ Адамь. Это тоже иедостаточно видить и недостаточно выдъляеть Койрз. Систематнаація міросозерцанія Беме слишкомъ расположена у него по традиціоннымъ философскимъ рубрикамъ. Койрз недостаточно различаетъ у Беме дъвственность и жеиственность. Думаю, что эта проблема мало интересуеть Койрэ для его цълей реконструкціи философіи Беме. Между тъмъ какъ для самого Беме она жизнению центральна. Софійность и адрогинность — особыя категоріи его мышленія, если впрочемъ можно назвать это категоріями. Мышленіе Беме туть мифологично, а ие понятійно. Койра думаеть, что Беме не хватило умственныхъ силъ Гегеля и Шеллиига для выраженія своихъ мыслей. Но геніальность Беме превосходить геніальиость Гегеля и Шеллинга, сила его была болье первозданная, не отравленная еще «просвъщеніемъ», и выраженіе его мыслей въ системъ поиятій всегда дефектио. Самъ Койрз говорить, что Шеллингъ плохо понималъ Беме. Было бы интересно, если бы заключительная глава книги Койрэ о вліяніи Беме на нѣмецкую философію была болье обширной. Это очень интересная и неразработанная тема. Койрэ върио устанавливаеть харантерь вліянія Беме. Это вліяніе было огромно на нѣмецкій идеалиэмъ и романтизмъ, хотя самъ Беме не былъ ни идеалистомъ, ни романтикомь. Твореніе Беме было потеряннымь размь для идеалистовь и романтиковъ, Беме принадлежить къ міру, отъ котораго они отпали. Визіонерство и мифотворчество Беме недоступно поколънію романтиковъ и идеалистовъ. Койрэ такъ формулируетъ идеи внесенныя Беме: значеніе зла въ жизни міра, метафизическій динамизмъ и идея становленія, борьба противорфчій, магическая имагинація, какъ посредникъ между интеллектомъ и чувствами, духомъ и природой, идея жизни, какъ огия, персонализмъ, идея свободы, какъ первооснова бытія. Эти идеи развивала ифмецкая философія. Но нужно сказать, что она не всегда вмъщала ихъ и иногда извращала. Такъ персонализмъ Беме совершенно исчезъ изъ ифмецкаго идеализма, склонявшагося къ монизму и идеализму. Бемевская идея динамическаго движенія въ Божествъ привела къ смъщенію Бога съ міромъ и къ признанію лишь

Бога становящагося въ мірѣ, чего у Беме не было. Но Бемевскую привнеку можно прослѣдить во всей нѣмецкой мысли до Э. Гартмана. Въ Россін эта Бемевская прививка есть у Вл. Соловьева, хотя его ученіе о Софін очень отличается отъ Бемевскаго. Наиболье вырень Беме быль Фр. Баадерь. Койра уклоняется отъ окончательной оцъкки, какъ Беме, такъ и и вмецкаго идеализма и романтнама. Но книга его, не смотря на указанные недостатки, будеть необходимымь пособіємь при изученін Беме, самымь основательнымъ, общирнымъ и вмъстъ съ тъмъ благожелательнымъ иаучнымъ трудомъ о немъ. Знаніе у Койрз огромное, способность проннкновенія въ чужой міръ исключительная. Врядъ ли ктолибо знаеть Беме и смежныя ему теченія лучше Койра. Способиость къ систематизацін и уясненію міра мыслей Беме Койрэ обнаружнять въ максимальной степени. Но бъда въ томъ, что этоть мірь не подлежнть такого рода систематнзаціи н уясненію. Самое главное ускользаеть. Беме остается тайной и загадкой.

Николай Бердяевъ.

Wilderbegegnung von Kirche und Kultur in Deutschland. Eine Festgabe für Karl Muth. Munchen.

Друзья и сотрудники К. Мута, издателя и редактора извъстнаго католическаго журнала Hochland, выпустили, ко дню 60 лѣтія К. Мута и одновременно 25 лѣтія журнала, превосходний сборникъ подъ приведеннымъ выше заглавіємъ. Онъ очень богатъ прежде всего матеріалами по исторіи католическаго возрожденія въ Германін: въ сборникъ впервые дается связное и достаточно подробное освъщеніе того, какъ нѣмецкіе католики вышли, начиная еще съ середины XIX вѣка, нзъ своего «гетто» н приняли участіє въ общемъ развитін нѣмецкой культуры.

Всѣ, кто слѣдятъ за современной духовной жизнью въ Германіи, хорошо знаютъ широкую и продуктивную работу нѣмецкнхъ католиковъ, заннмающихъ иынѣ въ возрожденіи «католнческой культуры» несомнѣнно первое мѣсто въ мірѣ. Въ нсторін этого возростающаго вліянія нѣмецкаго католицизма К. Муту принадлежитъ одно изъ самыхъ почетныхъ мѣстъ; среди ряда статей, посвященныхъ дѣятельности Мута, особенио цѣнной и содержательной является статья Функа (Funk. Der Gang des geistigen Lebens im katolischen Deutschland), рисующая въ очень яркихъ чертахъ положительныя заслуги т. наз. «либеральнаго» католицизма въ Германіи.«Положеніе нѣмецкихъ католиковъ, цѣиящихъ культуру, пишеть оиъ, было вообще ие-

легкимъ въ иовое время, ибо вся т. наз. иаціональная культура не была не только католической, но не была деже христіанской: она слишкомъ срослась съ гуманизмомъ». Завоевание нъмецкаго духа для католицизма ставило по существу задачу возсоединенія католичества и культуры; эта задача конечно не ръшеиа еще, ио обзоръ того, что было сдълано за 80 лътъ, (начиная съ 1850 г. когда выступилъ M. Deutinger) рисуеть огромиую мощь, присущую нъмецкому католицизму, чрезвычайно ярко. Изъ различныхъ статей сборника видно, что на этомъ пути обнаружились очень глубокія и серьезныя разногласія, которыя еще дадуть себя знать — въроятно въ недалекомъ будущемъ. Если одни мечтають о торжествъ католической культуры, на первый планъ ставятъ идейное вліяніе на современность, обнаруживая при этомъ гораздо больше свободы, чемъ это мы находимъ напр. у фраицуэскихъ томистовъ (въ этомъ отношеніи очень интересна статья небезызвъстнаго католическаго философа Вуста (Wust. Die katholische Seensidee und die Umwalzung in der Philosophie d. Gegenwart), то у другихъ выступаетъ идея католической реставраціи (Dempf. Der grossdeutche Gedanke). Очень любопытна и существенна для пониманія внутренней діалектики нѣмецкаго католицияма статья Hefele — Die romische Wirklichkeit.

Мити и его друья образують лишь одну группу въ нѣмецкомъ католицизмѣ; рядомъ съ ними стоятъ въ наше время другія
группы, играющія большую роль въ развитіи католической иѣмецкой культуры. Особенно необходимо подчеркнуть т. наз.
литургическое движеніе (Guardini и возглавляемое имъ объединеніе католической молодежи) и объединеніе католическихъ иѣмецкихъ ученыхъ, развившее за послѣдніе 10 лѣтъ чрезвычайно
широкую и творческую дѣятельность. Нѣмецкая революція дала
католицизму въ Германіи очень много, раскрыла предо нимъ
новыя возможности. То, что нынѣ проводится во всемъ католическомъ мірѣ подъ общимъ иазваніемъ Actio catholica, нигдѣ ие
имѣетъ такого разносторонняго и яркаго своего выраженія какъ
въ Германіи, гдѣ проникновеніе католицизма во всѣ формы культурнаго творчества идетъ дѣйствительно очень сильно.

Для насъ, православныхъ, стоящихъ предъ однородной задачей развитія православной культуры, стоящей въ соотвѣтствій съ темами и возможностями современности, чрезвычайио поучительно знакомиться со тѣмъ, что въ наше время происходить въ католическомъ мірѣ. Несмотря на всю серьезность и значительность различіи между путями и задачами католической и православной культуры, есть много общихъ у насъ задачъ. Въ этомъ отношеніи сборникъ, посвященный Муту, достоинъ самаго пристальнаго изученія со стороны тѣхъ, кого серьезно интересують проблемы православной культуры.

В. В. Зъньковскій.

СВЯЩ. ПАВЕЛЪ ФЛОРЕНСКІЙ. СТОЛПЪ И УТВЕРЖДЕ-НІЕ ИСТИНЫ. Опыть Православной Феодицеи въ двѣнадцатн письмахъ. Берлниъ. 1929 г.

Въ Берлинъ перенздана книга О. Павла Флоренскаго «Столпъ и утвержденіе истины». Изданіе это представляеть точную нопію. перваго нзданія иннги. Книга перенздана въ ограниченномъ ноличествъ энземпляровъ, она имъется на складъ У.М.С.А. Press и стонть 10 долларовъ. Появленіе нинги о. П. Флоренскаго за рубежомъ представляеть важное событіе и о ней будеть рецензія въ слъдующей нинжиъ «Пути».

N.